
BROCAR, 49 (2025): 377-381. http://doi.org/10.18172/brocar.6506 

 

Copyright © 2025, Los autores. Artículo en acceso abierto con 
licencia CC BY (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/) 

 

 

 

 

 

BROCAR, 49 (2025) 377-381  377 

ISABEL ILZARBE LÓPEZ: San Millán contra San Millán. Cómo el ermitaño 
de los Distercios y su monasterio se convirtieron en símbolos de la identidad 
regional riojana, Logroño, Instituto de Estudios Riojanos, 2024. 

 

El Instituto de Estudios Riojanos ha publicado San Millán contra San Millán. Cómo 
el ermitaño de los Distercios y su monasterio se convirtieron en símbolos de la 
identidad regional riojana, un estudio de Isabel Ilzarbe López avalado por el 
prestigioso premio de investigación otorgado por la misma institución en 2021. Este 
trabajo se propone analizar el proceso por el cual el santo Millán, que vivió entre 
los siglos V y VI, y su monasterio en la Cogolla han pasado a formar parte de la 
identidad riojana. Para ello, se rastrean, desde su origen hasta la actualidad, los 
elementos sagrados, ideológico-políticos y culturales que han permanecido en la 
memoria colectiva. 

El primer capítulo, titulado “San Millán como elemento simbólico ideológico-
político castellano: ermitaño, fundador, matamoros y copatrón de España”, presta 
atención a las diferentes facetas que se le han atribuido a San Millán a lo largo del 
tiempo. Las más cercanas a los hechos son la de ermitaño y fundador de una 
comunidad monástica. Así lo transmite la fuente más antigua, la Vita Aemiliani de 
San Braulio del siglo VIII y se reproduce en la Vida de San Millán de Gonzalo de 
Berceo del siglo XIII. Más dudas y controversia suscitaron su condición de abad y su 
adscripción a la orden benedictina, algo afirmado por la tradición y la Piedra 
Ochavada, un dudoso memorándum epigráfico supuestamente contemporáneo a 
San Millán. En este sentido, Isabel Ilzarbe repasa todo lo que se ha dicho a favor y 
en contra de esta cuestión por Martínez del Villar, Antonio Yepes, Diego Mecolaeta, 
Mateo Anguiano, Vicente de la Fuente y Toribio Minguella, testimoniando que ha 
sido un debate constante desde inicios del siglo XVII hasta finales del XIX. Asimismo, 
destapa una cuestión igualmente controvertida, que retoma con mayor profundidad 
en el capítulo siguiente: el lugar de nacimiento de San Millán. 

Las siguientes facetas del santo analizadas son la de “matamoros” y copatrón de 
España. Desde el siglo XIII, a partir del Privilegio de los votos, se estableció que San 
Millán había ayudado a los cristianos en la batalla de Simancas, apareciéndose a 
caballo junto a Santiago para combatir a los musulmanes. Isabel Ilzarbe revisa este 

http://doi.org/10.18172/brocar.4571


NICOLÁS ASENSIO JIMÉNEZ 

378  BROCAR, 49 (2025) 377-381 

documento falso y sus ecos en dos obras contemporáneas, escritas en el mismo 
monasterio, el Liber Miraculorum del monje Fernando y la Vida de San Millán de 
Berceo para observar la transformación del santo desde el ermitaño-abad inicial 
hacia el guerrero a la manera de Santiago. También analiza la versión de esta 
leyenda contenida en el Poema de Fernán González, donde se advierte que San 
Millán se apareció en sueños al conde castellano para asegurar su participación en 
la batalla de Hacinas, aunque luego se ausenta de la contienda. Esta omisión podría 
explicarse, según Ilzarbe y otros estudiosos, por la necesidad del monasterio de San 
Pedro de Arlanza de potenciar su vínculo con Fernán González en una época de 
fuerte competencia con otras instituciones religiosas. También se recuerda la 
supuesta participación de San Millán en la conquista de Calahorra por parte del rey 
García Sánchez III en 1045, que había sido atribuida por Antonio Yepes a principios 
del siglo XVII. Vinculado con estas apariciones, está la idea, bastante extendida 
incluso en la actualidad, del co-patronazgo de España por parte de Santiago y San 
Millán, algo no reconocido por el Vaticano, pero que ha sido defendido desde el 
siglo XVII. 

Además, en este capítulo se presta atención a la capacidad de San Millán para 
obrar milagros. Así pues, se revisan los relatos de San Braulio y Gonzalo de Berceo, 
ahondando tanto en la taumaturgia como en el ascetismo que caracterizaron al santo 
durante la Edad Media; y se presta atención también al culto a sus reliquias en la 
edad moderna a través de dos interesantes sucesos: la apertura de la arqueta-relicario 
por parte del abad Placido Alegría en 1601 y la traslación de una reliquia a la iglesia 
de Treviana. Del examen de los relatos de estos acontecimientos, se desprende que 
los milagros sucedidos, que aparentemente expresan la voluntad del santo, encierran 
un discurso religioso y político que busca, en palabras de la autora, dar legitimidad 
“a las instituciones que los custodiaban” y ensalzar “las figuras de aquellos que las 
descubrían y trasladaban” (p. 83). 

El segundo capítulo, titulado “San Millán riojano versus san Millán aragonés”, se 
centra en la polémica sobre el lugar de nacimiento del santo, examinando las teorías 
que lo hacen oriundo de la localidad riojana de Berceo frente a las que abogan por 
un origen aragonés en Verdejo, además de la autenticidad de las reliquias que se 
encuentran tanto en el monasterio de la Cogolla como en la localidad aragonesa y 
en su vecina Torrelapaja. Isabel Ilzarbe reseña con exhaustividad los argumentos a 
favor de la tesis aragonesista de Miguel Martínez del Villar, Gerónimo Gómez de 
Liria, Vicente de la Fuente y Pedro Madrazo frente a los de la tesis riojana de 
Prudencio de Sandoval, Antonio Yepes, Gregorio Argaiz, Mateo Anguiano, Diego 
Mecolaeta y Toribio Minguella. 

En líneas generales, como resume la autora mediante una tabla comparativa muy 
ilustrativa (p. 140), los aragonesistas sostienen el relato de que San Millán nació en 
Berdejo, actual provincia de Zaragoza, se formó con San Felices en Bilibio, cerca de 
Haro, regresó a Berdejo, pero ante la afluencia de gente decidió retirarse a los montes 



RESEÑA 

BROCAR, 49 (2025) 377-381  379 

Distercios en la Sierra de la Demanda riojana, y tras cuarenta años de vida anacoreta 
el obispo Dídimo de Tarazona le obligó a tomar las órdenes sacerdotales y le puso 
al frente de la iglesia de su localidad, hasta que el santo, finalmente se retiró a 
Torrelapaja para pasar sus últimos años de vida, lugar en que construyó un oratorio. 
Después de morir, fue enterrado en esta localidad y sus reliquias, siguiendo la 
costumbre de la época, se repartieron, llegando algunas a La Cogolla por haber sido 
el lugar de retiro del santo durante gran parte de su vida. Según estos autores, el 
hecho de no tener noticias hasta el siglo XV de esta tradición, se explicaría por la 
pérdida de la memoria sobre San Millán en Aragón a raíz de la conquista 
musulmana. 

Por el contrario, los riojanistas defienden que San Millán nació en Berceo, se 
formó con San Felices cerca de Haro, regresó a su localidad natal pero enseguida se 
retiró a los Distercios, donde estuvo cerca de cuarenta años de vida anacoreta, hasta 
que el obispo Dídimo de Tarazona le obligó a tomar las órdenes y le puso al frente 
de la iglesia de Berceo. Tras algún tiempo como sacerdote, San Millán se retiró a las 
afueras para pasar los últimos años de su vida y construyó un oratorio. Alrededor de 
él se congregó una comunidad de religiosos que, según algunos autores, acabaron 
adoptando la regla de San Benito y San Millán pudo haber ejercido como abad. Este 
acabó siendo el lugar de entierro, al cual, con el tiempo y la fama del santo, acudían 
numerosos fieles para solicitar su ayuda milagrosa, hasta que en 1053 el rey García 
Sánchez III intentó trasladar las reliquias a Santa María la Real de Nájera, pero, 
debido a la voluntad del santo, que frustró la acción, acabó fundando el monasterio 
de Yuso, donde se depositaron en una nueva arca adornada con marfiles. 

Los argumentos de una y otra hipótesis giran principalmente en torno a tres 
elementos. El primero es la aparente ambigüedad del topónimo utilizado por San 
Braulio, que es la fuente más antigua, Vergegium, la cual etimológicamente podría 
estar en el origen de cualquiera de las dos opciones. El segundo es la incógnita de 
por qué el obispo de Tarazona tiene legitimidad sobre sobre San Millán cuando era 
más lógico que la zona de La Cogolla perteneciese a la diócesis de Calahorra. El 
tercero es la presencia de reliquias de San Millán tanto en La Cogolla como en 
Torrelapaja. Además de esto, los autores traen a colación tradiciones locales, entre 
las que figuran milagros post mortem, y programas iconográficos propios sobre el 
santo. 

La intención de Isabel Ilzarbe en este capítulo no es sumarse a una de estas 
hipótesis, sino estudiar la polémica en toda su complejidad. En este sentido, resulta 
especialmente interesante la prolongación del estudio más allá de la discusión 
erudita, tratando la huella que esta discusión ha dejado en Aragón y La Rioja y cómo 
el santo Millán sigue siendo hoy un elemento identitario de los lugares que se 
disputan su nacimiento. La investigadora analiza muestras de la literatura popular de 
época moderna, en concreto tres gozos en alabanza al santo de cada una de las 
localidades, y la información suministrada por páginas de instituciones oficiales y 



NICOLÁS ASENSIO JIMÉNEZ 

380  BROCAR, 49 (2025) 377-381 

religiosas de Aragón, además de trabajos divulgativos o personales de historia local. 
Es, en definitiva, un capítulo muy sugerente para toda aquella persona interesada en 
conocer el origen y la evolución de esta polémica que, todavía hoy, se mantiene 
vigente. 

El tercer capítulo, titulado "Recuerdo colectivo, espacios e identidad: san Millán 
de la Cogolla como elemento simbólico del regionalismo riojano", nos traslada a 
una época más moderna para estudiar cómo en la actualidad se ha instaurado San 
Millán y, especialmente, su monasterio en el imaginario colectivo. Además de 
reseñar algunos artículos periodísticos que se hacen eco de la polémica aragonesa-
riojana del origen del santo, el capítulo revisa otras dos controversias que han 
avivado y todavía hoy avivan la opinión pública. La primera es la incautación de los 
marfiles que decoran el arca-relicario de San Millán por el gobierno de la II 
República en 1931 y que no regresaron a La Rioja hasta 1944, tras un periodo de 
intensas reclamaciones por parte del monasterio, políticos del momento y la 
ciudadanía. La segunda controversia examinada, con la que guarda cierto 
paralelismo y cuya herida permanece abierta, es la custodia de las glosas 
emilianenses en la Real Academia de la Historia, sustraídas durante la 
desamortización del siglo XIX del lugar que las vio nacer. Isabel Ilzarbe examina 
varias columnas de opinión a favor de la recuperación de las glosas en busca de los 
elementos identitarios que aparecen de forma recurrente sobre San Millán y La Rioja. 

Entre ellos, en la actualidad destaca sobremanera la vinculación de La Rioja y 
más específicamente San Millán de la Cogolla con la lengua española. Como es bien 
sabido, las glosas emilianenses son las primeras muestras escritas del primitivo 
romance hispánico y del euskera. Esto ha hecho que el monasterio de San Millán de 
La Cogolla trascienda, como apunta Isabel Ilzarbe, su funcionalidad original de lugar 
sagrado y político-ideológico, estableciéndose también como eje cultural 
fundamental para el español. La investigadora revisa el descubrimiento de las glosas, 
la disputa con los cartularios de Valpuesta por instaurarse como los más antiguos 
testimonios del español y, especialmente, el proceso de inclusión del monasterio 
emilianense dentro de la lista de Patrimonio de la Humanidad de la UNESCO. Se 
examinan también los ecos que supuso este hito en la sociedad riojana y la opinión 
pública, dando lugar a la idea comúnmente aceptada, aunque imprecisa 
−“sinécdoque colectiva”, lo llama acertadamente la autora (p. 172)− de que La Rioja 
y, más específicamente San Millán de la Cogolla, es la cuna del español. 

En definitiva, Isabel Ilzarbe ha realizado, en mi opinión, un estudio realmente 
interesante y completo que desvela las principales claves para entender cómo la 
historia del santo Millán y su monasterio, desde sus orígenes hasta el momento 
presente, ha llegado a formar parte indispensable de la identidad riojana. Las 
hipótesis presentadas se sustentan a través del análisis riguroso y bien 
contextualizado de numerosas fuentes primarias, que van desde manuscritos latinos 
y romances de la Edad Media, hasta artículos de periódico de los siglos XIX, XX y 



RESEÑA 

BROCAR, 49 (2025) 377-381  381 

XXI, pasando por numerosos documentos textuales e iconográficos de la Edad 
Moderna. Asimismo, se demuestra un amplísimo dominio de la bibliografía crítica 
con más de ciento cincuenta ítems citados a lo largo del trabajo. Todo ello hace que 
San Millán contra San Millán venga a ser una obra de referencia en los estudios 
emilianenses. 

 

Nicolás Asensio Jiménez  
Universidad Complutense de Madrid 

n.asensio@ucm.es 

 

https://orcid.org/0000-0002-6160-3070

