BROCAR, 49 (2025):35-48. http://doi.org/10.18172/brocar.6775

Copyright © 2025, Los autores. Articulo en acceso abierto con
£y licencia CC BY (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)

PENSARNOS DESDE EL SUR. LOS FEMINISMOS DECOLONIALES
COMO FORMA DE RESISTENCIA

Laritza Pérez Rodriguez
Editorial de la Mujer (Cuba)
lari17nell@gmail.com

RESUMEN: En las dltimas décadas, Latinoamérica ha sido la cuna de un movimiento
en pleno desarrollo que se asume como critico de la teoria, el discurso y la propuesta
politica del feminismo hegemdnico occidental, blanco, racista y burgués: los
feminismos decoloniales. El presente articulo analiza brevemente la influencia de la
colonialidad en los presupuestos del feminismo de la modernidad, y sefiala los
caminos que, desde el Sur anti imperial, se ha recorrido en busca de la equidad.

Palabras clave: feminismos, feminismo decolonial, feminismos descoloniales,
decolonialidad.

THINKING ABOUT OURSELVES FROM THE SOUTH. DECOLONIAL
FEMINISMS AS A FORM OF RESISTANCE

ABSTRACT: In recent decades, Latin America has been the birthplace of a
developing movement that embraces decolonial feminism as a critic of the theory,
discourse, and political proposals of hegemonic Western, white, racist, and
bourgeois feminism. This article briefly analyzes the influence of coloniality on the
assumptions of modern feminism and highlights the paths that have been taken, from
the anti-imperial South, in search or equity.

Keywords: feminisms, decolonial feminism, decolonial feminisms, decoloniality.

Recibido: 1 de mayo de 2025
Aceptado: 7 junio de 2025

BROCAR, 49 (2025) 35-48 35


http://doi.org/10.18172/brocar.4571
https://orcid.org/0000-0003-3617-9738

LARITZA PEREZ RODRIGUEZ

“Tu lealtad es a la Raza, el Movimiento Chicano”, me dicen los de mi
raza. “Tu lealtad es al Tercer Mundo”, me dicen mis amigos negros y
asiaticos. “Tu lealtad es a tu género, a las mujeres”, me dicen las
feministas. También existe mi lealtad al movimiento gay, a la revolucién
socialista, a la Epoca Nueva, a la magia y lo oculto. Y existe mi afinidad a
la literatura, al mundo artistico. ; Quién soy? Una lesbiana feminista
tercermundista inclinada al marxismo y al misticismo. Me fragmentaran y
a cada pequeno pedazo le pondran una etiqueta.

Gloria Alcandia’

Introduccion

Contrario a lo que muchas personas pensarian, luego de que los pueblos
colonizados de las Américas y el Caribe lograran su independencia, no hubo una
fractura de la colonialidad. Esta ha permanecido por cientos de afios, y sigue
reproduciéndose una y otra vez, como la médula espinal de nuestra cultura, o el
microscopio a través del cual damos sentido a nuestras realidades.

Cuando hablo de colonialidad, me refiero a un fenémeno histérico
extremadamente complejo. El mismo contiene un marcado patrén de poder que
trabaja mediante la naturalizacion de clasificaciones jerarquicas territoriales,
raciales, culturales y epistémicas; garantizando asi la permanencia, casi
incuestionable, de relaciones de dominacién que aseguran la explotacion mundial
de un grupo de seres humanos sobre otro.?

Aunque queda mucho por decir del proceso de colonizacién llevado a cabo por
Europa en los territorios americanos, la mayoria de los estudios vy la literatura sobre
el tema centran su atencién en el andlisis de elementos econémicos o politico-
militares. Sin embargo, como dijera el pensador poscolonial Edward Said?, el
proyecto colonial no puede reducirse a un simple dispositivo econémico-militar, ya
que el asentamiento del mismo se encuentra en una infraestructura discursiva, en
una economia simbdlica y en un aparato de conocimientos, cuya violencia fue tanto
fisica como epistémica.

' Gloria ALZARDUA: “Quién es mi gente”, en Ana CASTILLO y Cherrie MORAGA (eds.): Esta
puente, mi espalda. Voces de mujeres tercermundistas en los Estados Unidos, San Francisco,
Ism Press, 1988, p.165.

2 Ana Marcela MONTANERO MENA: Una mirada al feminismo decolonial en América Latina,
Madrid, Dykinson, 2017.

3 Nasser ARURI: “El legado de Edward W. Said”, en Saad CHEDID (ed.): £/ legado de Edward
W. Said, Buenos Aires, Canaan, 2003, p. 21.

36 BROCAR, 49 (2025) 35-48



PENSARNOS DESDE EL SUR. LOS FEMINISMOS DECOLONIALES COMO FORMA DE RESISTENCIA

Para Said, una de las caracteristicas del poder imperial en la modernidad, es que
el uso de la violencia, la fuerza, la muerte y el control sobre el otro colonizado,
requiere un elemento ideoldgico o “representacional”, para lo cual, recurre a
construir un discurso sobre el “otro”.

Cuando Colén navegé hacia la “India”, ya en Europa era una practica comuin
entre las élites el acusar a enemigos politicos, o poblaciones enteras —como los
musulmanes y los judios—, de adorar al Demonio. Estas acusaciones eran las mejores
armas de ataque en las sociedades persecutorias que se habian desarrollado, en gran
parte, debido al militarismo y a la intolerancia cristiana, dentro de la Europa
medieval.

Entonces no es de extranar que a la metrépoli llegaran cartas que describian a los
pobladores de los nuevos territorios como “canibales”, “infieles”, “barbaros”, “razas
monstruosas”, “sodomitas” y “adoradores del Diablo”, entre otros calificativos.
También, para respaldar la ficcién de que la conquista no era una desenfrenada
busqueda de oro y plata, buscaron la bendicién papal y obtuvieron la autoridad

absoluta de la Iglesia en América.

El apoyo religioso transformé a la conquista, a ojos del mundo, en una misién de
conversion. Asimismo, eliminé cualquier sanciéon —moral o de otra indole— contra
las atrocidades que los espanoles pudieran cometer contra los indios v,
posteriormente, contra las personas negras esclavizadas. El azote, la horca, el cepo,
la prisién, la tortura, la violacion y la muerte se convirtieron en armas comunes para
reforzar la “disciplina laboral” y “cristianizar” a los habitantes del Nuevo Mundo*.
Al respecto refiere la investigadora argentina Maria Lugones:

Los indios y negros no podian ser hombres y mujeres, sino seres sin
género. En tanto bestias, se los concebia como sexualmente dimoérficos o
ambiguos, sexualmente aberrantes y sin control, capaces de cualquier tarea
y sufrimiento, sin saberes, del lado del mal en la dicotomia bien y mal,
montados por el diablo [...]. Se los traté6 como totalmente accesibles
sexualmente por el hombre y sexualmente peligrosos para la mujer>.

Fue mediante la violencia que los europeos impusieron su episteme a indigenas
y africanos esclavizados, instaurando la colonialidad del saber: un sistema de
representacion y conocimiento de Europa y desde Europa que perdura hasta nuestros
dias. Este modelo epistémico global hegemdnico, conocido como eurocentrismo,

* Silvia FEDERICI: Caliban y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulacién originaria, Madrid,
Traficantes de Suefios, 2019.

5 Marfa LUGONES: “Subjetividad esclava, colonialidad de género, marginalidad y opresiones
mdltiples”, en Patricia MONTES et. al.: Pensando los feminismos en Bolivia, La Paz, Conexién
Fondo de Emancipaciones, Serie Foros 2, 2012, p. 130.

BROCAR, 49 (2025) 35-48 37



LARITZA PEREZ RODRIGUEZ

fue impuesto a partir de la modernidad, o lo que es lo mismo, la colonialidad; sus
dos principales mitos fundantes fueron: 1) la idea-imagen de la historia de la
civilizaciéon humana como una trayectoria que parte de un estado de naturaleza y
culmina en Europa, y 2) las diferencias entre Europa y no-Europa como diferencias
de naturaleza (racial) y no de historia del poder.®

Desde el eurocentrismo, el conocimiento se concibe a partir de una perspectiva
binaria y dualista: Oriente-Occidente, primitivo-civilizado, barbarie-civilizacion,
magico/mitico-cientifico, premodernos-modernos, irracional-racional, tradicional-
moderno, esclavos-asalariados; dando por hecho la supremacia epistémica de los
europeos’.

Las ciencias sociales han sido fieles defensoras de la imagen triunfalista del
“progreso histérico”; y han contribuido a la paulatina invisibilizacién de la
simultaneidad epistémica del mundo. Con el epistemicidio, se subalternizaron y
fueron desechadas las otras representaciones y saberes. Asi, los sujetos colonizados
pasaron a ser asumidos como simples objetos de conocimiento, silenciados y sin
poder de enunciacién.

De acuerdo con los pensadores poscoloniales, existe una profunda relacion entre
los valores occidentales y la globalizacion del capitalismo; evidenciandose, segin
el investigador colombiano Santiago Castro, cémo las ciencias

(...) crearon un imaginario sobre el mundo social del «subalterno» (el
oriental, el negro, el indio, el campesino, la mujer...); que no solo sirvié
para legitimar el poder imperial en un nivel econémico y politico, sino que
contribuy6 a crear paradigmas epistemolégicos de estas ciencias y a generar
identidades (personales y colectivas) de colonizadores y colonizados®.

Dicho todo lo anterior, no resulta sorprendente que la episteme feminista cldsica
del siglo XX fuera producida por mujeres blancas, urbanas, burguesas y de clase
media, procedentes de paises occidentales del llamado “primer mundo”. Mujeres
que, a la par que ponian en duda el universalismo androcéntrico, produjeron la
categoria de género y la aplicaron universalmente a todas las sociedades y culturas®.

¢ Anibal QUIJANO: “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”, Espacio
Abierto, 28(1), (2019), pp. 255-301.

7 Ver: Karina OCHOA MUNOZ: “Breve recorrido por nuestra larga historia colonial”, en
Karina OCHOA MUNOZ: Feminismos descoloniales latinoamericanos para principiantes,
Ciudad de México, Universidad Nacional Auténoma de México, 2021, pp.10-20.

8 Santiago CASTRO: La poscolonialidad explicada a los nifios, Popayan, Editorial Universidad
del Cauca ; Instituto Pensar, 2005.

9 Yuderkys ESPINOSA: “Una critica descolonial a la epistemologia feminista critica”, E/
Cotidiano, 184, (2014), p. 9.

38 BROCAR, 49 (2025) 35-48



PENSARNOS DESDE EL SUR. LOS FEMINISMOS DECOLONIALES COMO FORMA DE RESISTENCIA

2. La herencia colonial del feminismo hegeménico

El feminismo, como praxis politica, posicion ética, teoria y marco
epistemolégico, es, al decir de la autora Margara Millan:

(...) un corpus tedrico-practico, que no puede ser comprendido si
obliteramos su caracter de participe en el paradigma moderno/ilustrado. Por
una parte, ha contribuido a la desestabilizacion del sujeto universal
abstracto masculino que propone el paradigma moderno, mostrando su
parcialidad en términos sexo/genéricos; pero, por otra parte, ha reproducido
la ceguera colonial en relacién con las diferencias que sostienen al propio
sujeto del feminismo'.

En la bdsqueda de unidad para enfrentar el sexismo que histéricamente se ha
institucionalizado como sistema de dominacion, las feministas modernas
defendieron con fervor la idea de que “todas las mujeres estan oprimidas”; y, aunque
es cierto que las mujeres nos enfrentamos diariamente a situaciones de
discriminacién, no podemos perder de vista que no todas lo hacemos desde el
mismo sitio. La opresion implica la ausencia de elecciones, algo que no
compartimos todas. El pertenecer a un determinado género no nos dota de una suerte
comun, pues variables como la clase social, |a raza, |a religion, la preferencia sexual,
etc., crean una diversidad de experiencias que determinan nuestro lugar en las
sociedades.

Al desestimar la complejidad y la pertinencia de estas variables, el feminismo
hegemoénico fue incapaz de reconocer una profunda necesidad revolucionaria:
establecer coaliciones. La hermandad que promovia estaba solamente asociada al
género, ya que partia del presupuesto de que el patriarcado era la forma de
dominacién que subyugaba a todas las mujeres.

No fue hasta mediados de la década de los 70 del siglo XX que, en Norteamérica,
mujeres indias, negras, chicanas y lesbianas, iniciaron una serie de discusiones
acerca de las diversas variables de dominacién, subordinacién y explotacion a las
que estaban sometidas; asumiendo un abordaje materialista, antirracista y
antisexista; lo que las convirtié en un referente fundamental para el desarrollo de las
teorias feministas poscoloniales, y la practica decolonial del feminismo.

Un conjunto de renombradas escritoras feministas negras, entre las que destacan
Bell hooks, Angela Davis, Alice Walker, Audre Lorde, Patricia Hill Collins, Kimberlé
Williams Crenshaw y Barbara Smith, se unieron en la publicacién de la antologia
Todas las mujeres son blancas, todos los negros son varones, pero algunas de

19 Mérgara MILLAN MONCAYO: “Feminismos, postcolonialidad, descolonizacién: ;del
centro a los margenes?”, Andamios. Revista de Investigacion Social, 17, (2011). p. 13.

BROCAR, 49 (2025) 35-48 39



LARITZA PEREZ RODRIGUEZ

nosotras somos valientes''. Esas voces pusieron en entredicho la definicién universal
del sujeto mujer, una conceptualizacién con raices ahistéricas y binarias
(hombre/mujer). Sobre este tema, bell hooks apunté:

Las mujeres blancas que dominan el discurso feminista, que en su
mayoria crean y articulan la teoria feminista, muestran poca o ninguna
comprension de la supremacia blanca como politica racial, del impacto
psicolégico de la clase y del estatus politico en un estado racista, sexista y
capitalista'.

Asimismo, expres6 que “se ha escrito poco sobre los intentos de las feministas
blancas de silenciar a las mujeres negras”'>. Del mismo modo, sefial6é que “aunque
las feministas socialistas se centran en la relacién de clase y género, tienden a
menospreciar la raza o a afirmar que la raza es un factor importante para después
ofrecer un andlisis en el que la raza no es tenida en cuenta”'.

Su critica se centra en sefialar que el sexismo, el racismo y el capitalismo deben
ser asumidos como opresiones que se interrelacionan y que, por tanto, deben ser
tratados de manera conjunta.

En esta linea de pensamiento, Barbara Smith y Cherly Clarke introdujeron el
analisis de la heterosexualidad obligatoria como sistema politico, proponiendo el
lesbianismo como acto de resistencia. En palabras de Clarke:

Donde quiera que nosotras, como lesbianas nos encontremos a lo largo
de este muy generalizado continuo politico/social, tenemos que saber que
la institucion de la heterosexualidad es una costumbre que dificilmente
muere y que a través de ella las instituciones de hombres supermachistas
aseguran su propia perpetuidad y control sobre nosotras. Es provechoso para
nuestros colonizadores confinar nuestros cuerpos y alienarnos de nuestros
propios procesos vitales, asi como fue provechoso para los europeos
esclavizar al africano y destruir toda memoria de una previa libertad y
autodeterminacion. '

" Gloria HULL, Patricia Bell SCOTT y Barbara SMITH (eds.): All the Women Are White, All
Blacks are Men, But Some of Us are Brave, Nueva York, The Feminist Press, 1982.

12 Bell HOOKS: “Mujeres negras. Dar forma a la teoria feminista”, Otras inapropiables.
Feminismos desde las fronteras, Madrid, Editorial Traficantes de Suefios, 2004, p. 36.

13 Ibid., p. 45.

14 Ibid., p. 49.

> Cheryl CLARKE: “El lesbianismo un acto de resistencia”, en: Ana CASTILLO y Cherrie
MORAGA (eds.): Esta puente, mi espalda. Voces de mujeres tercermundistas en los Estados
Unidos, San Francisco, Ism Press, 1988, pp. 100-101.

40 BROCAR, 49 (2025) 35-48



PENSARNOS DESDE EL SUR. LOS FEMINISMOS DECOLONIALES COMO FORMA DE RESISTENCIA

A pesar de la ardua labor de estas mujeres, lo cierto es que aln prevalece el
pensamiento feminista clasico y hegemonico, el cual evidencia una inquietante
cercania con los discursos coloniales, al expresarse en términos salvacionistas.
Desde la que podria considerarse una estrategia discursiva de colonizacién, los
feminismos europeos y estadounidenses terminan definiendo a las mujeres del
[lamado “tercer mundo” como victimas e ignorantes, cuya emancipacién se ve
obstaculizada por las tradiciones culturales; mientras tanto, ellas estan liberadas, son
auténomas, poseen el control sobre sus cuerpos y sexualidades y, por supuesto, su
educacion las legitima como racionales y modernas. Son estas las que, al decir de la
feminista aymara Silvia Rivera Cusicansqui'®, con voz de privilegio enunciativo, se
asumen como representantes de las y los subalternos'”.

Como no podia ser de otra forma, el feminismo latinoamericano es heredero de
la carga etnocentrista que le es propia. Con una base burguesa, de clase media,
urbana, académica, blanca y heteronormativa, solo disentia de sus hermanas
norteamericanas y europeas en que la gran mayoria las feministas de provenian de
la izquierda. Luego de los procesos de democratizaciéon en América Latina de los
afios ‘80 y ‘90, y de los avances de las politicas neoliberales impuestas por los
centros de poder, las feministas de esta regién, con el objetivo de participar de estos
nuevos procesos, iniciaron la conformaciéon de organizaciones y asumieron las
propuestas del feminismo anglosajon (tanto del liberal y el radical como del
marxista). En este camino, terminaron ligadndose con organismos de cooperacion en
la l6gica del neocolonialismo y la colonialidad.

Para Breny Mendoza, el neocolonialismo opera mediante la implantacién del
ideario de la democracia en las realidades poscoloniales latinoamericanas,
asumiendo la “légica imperial/colonial”'®. Desde esta perspectiva, espacios de
cooperacion y ayuda al desarrollo —como los de las Naciones Unidas de Derechos
Humanos— favorecen a aquellos gobiernos que defiendan el modelo de “democracia
neoliberal” —el cual se sustenta en las estrategias del Consenso de Washington, el
Fondo Monetario Internacional, la Agencia de Estados Unidos para el Desarrollo
Internacional (AID) y el Banco Internacional de Desarrollo.

Desde la década de 1980 y hasta nuestros dias, la democracia liberal de América
Latina sigue siendo compatible con los proyectos de colonizacién del poder imperial
y con los sistemas locales de dominacién interna, que dependen y reproducen sus
dictados. Y es en esta dindmica que:

16 Silvia RIVERA CUSICANQUI: Chi’ixinakaxutxiwa. Una reflexion sobre practicas y discursos
descolonizadores, Buenos Aires, Tinta Limon Ediciones, 2010.

7 Ver: Gayatri CHAKRAVORTY SPIVAK: “;Puede hablar el sujeto subalterno?”, Revista
Colombiana de Antropologia, 39, (2003), pp. 1-12.

'8 Breny MENDOZA: Los feminismos y la otra transicion a la democracia en América Latina
en: Ensayos de critica feminista en Nuestra América, México, Editorial Herder, 2014.

BROCAR, 49 (2025) 35-48 41



LARITZA PEREZ RODRIGUEZ

(...) el feminismo institucional articula sus luchas, haciéndose incluso
cémplice con el avance del neoliberalismo y del proyecto neocolonial,
fortaleciendo con ello la estructura socio-econémica, politica-cultural
excluyente y los mecanismos que fortalecen el mismo poder del patriarcado,
la violencia, la corrupcion de los aparatos militares y de las antiguas
dictaduras.™

Para la década de los 90, los vinculos de las feministas latinoamericanas con los
procesos de transnacionalizacién del movimiento feminista trajeron consigo que, el
activismo que originalmente se caracterizé por ser de resistencia a las dictaduras,
ahora pasara a enfocarse en participar en las grandes Conferencias de Derechos
Humanos. Renunciaron a su autonomia y a sus agendas, y se transformaron en
organizaciones no gubernamentales (ONQG), para suplir las funciones estatales en la
implementacion de politicas sociales en el marco del neoliberalismo.

A esto se suma la “iniciativa” de gobiernos que, abanderandose de un discurso y
una praxis de género —pero vacio de compromiso ético-politico con nuestras
demandas— institucionalizaron estatalmente la lucha, creando infecundos
ministerios e institutos de la mujer. Casuisticamente, lo anterior coincidié con el
momento histérico en que la equidad de género y el empoderamiento femenino
comenzaron a formar parte del discurso de gobernabilidad impuesto por organismos
internacionales como el Banco Mundial y el Fondo Monetario Internacional.

Segln la feminista boliviana Julieta Paredes, en la década de los noventa la
gobernabilidad era un mecanismo de presion disefiado para evitar
insubordinaciones; o te sumabas, o eras excluido/excluida de los circuitos de
circulacion del capital, de la informacién, del desarrollo, del empleo y, por supuesto,
de la modernidad capitalista. Es por tal motivo que la apuesta legislativa y las
politicas publicas pueden considerarse “nuevas practicas de dominio", pues, al estar
impulsadas por organismos financieros internacionales y organismos de cooperacién
de paises ricos, se sostienen sobre el modelo hegeménico del capital, y
homogenizan las necesidades de las mujeres.

Lo cierto es que las mujeres que hoy dominan el feminismo hegeménico rara vez
cuestionan si su perspectiva de la realidad se corresponde con las experiencias
vitales de las mujeres como colectivo. Asi mismo, tampoco son conscientes hasta
qué grado sus puntos de vistas estan influenciados por prejuicios de raza y/o clase.

Para muchas, el Feminismo no es mas que una herramienta que les permitira
alcanzar tanto poder como los hombres de su clase social. Se visualizan cursando
dos carreras universitarias, teniendo un matrimonio exitoso y obteniendo un puesto

19 Ana Marcela MONTANERO MENA: Una mirada al feminismo decolonial en América Latina,
Madrid, Dykinson, 2017, p. 113.

42 BROCAR, 49 (2025) 35-48



PENSARNOS DESDE EL SUR. LOS FEMINISMOS DECOLONIALES COMO FORMA DE RESISTENCIA

directivo en una gran empresa o universidad de renombre. Mujeres de éxito...
empoderadas... a las que no le importa que, para que ellas cumplan sus suefios,
otras mujeres, sin tiempo ni dinero, se encargue de limpiar sus casas, cuidar de sus
hijos —incluso gestarlos, si asf lo prefiere.

3. Los feminismos descoloniales: cuando el “nosotras” se concibe dentro de la
comunidad

Ante este escenario, ha germinado un feminismo latinoamericano que se separa
del institucional, y que se reivindica desde la autonomia teérica y politica.
Conscientes de la huella que la colonialidad ha dejado en nuestros contextos —e
incluso en nuestras cuerpas—, se han vinculado a otros procesos y movimientos
sociales latinoamericanos que cuestionan las democracias neoliberales. Su objetivo
es desarrollar una propuesta que permita:

(...)articular la condicién de las mujeres y otros sujetos subalternos como
tipos de sujetos producidos dentro del régimen de género y (hetero)
sexualidad, con la condicién de (pos) colonialidad y dependencia en la que
son producidos tales sujetos. Se trata de la configuracion de un espacio de
preocupacion, denuncia y produccién de saber que indaga y permite
encontrar las interconexiones entre el cuerpo politico del género y el cuerpo
producido por determinadas condiciones geopoliticas, histéricas y
epistémicas: un cuerpo generado, (hetero) sexualizado, pero también
racializado, oprimido y explotado por el capital y las politicas
neocoloniales.?°

Esto es lo que se ha denominado feminismo decolonial?!, un movimiento en
pleno desarrollo que se asume como critico de la teorfa, el discurso y la propuesta
politica del feminismo hegemoénico occidental, blanco, racista y burgués:

Su cuestionamiento al sujeto Gnico del feminismo, el eurocentrismo, el
etnocentrismo y la colonialidad, lo desarrollan a partir del reconocimiento
de planteamientos polisémicos e hibridos, de las propuestas del

20 Yuderkys ESPINOSA: “Los desafios de las practicas teérico-politicas del feminismo
latinoamericano en el contexto actual”, en Mar DAZA, Raphael HOETMER vy Virginia
VARCGAS (eds.), Crisis y movimientos sociales en nuestra América. Cuerpos, territorios e
imaginarios en disputa, Lima: Programa Democracia y Transformacién Global, 2012, p. 217.
21 Fue Marfa Lugones quien nombré por primera vez, en el inicio del siglo XXI, un proyecto
de feminismo decolonial, proponiendo articular la perspectiva de la interseccionalidad,
desarrollada por el feminismo negro y de color en los Estados Unidos, con la lectura critica
de la modernidad, que desarrolla el Grupo Modernidad/Colonialidad.

BROCAR, 49 (2025) 35-48 43



LARITZA PEREZ RODRIGUEZ

pensamiento fronterizo y de la subalternidad, al tiempo que se enriquece de
saberes y experiencias que han sido menospreciados histéricamente.?

Aunque seria incongruente hablar de (un) feminismo decolonial, cuando diversas
son las tendencias de pensamiento que se inscriben en esta linea que tiene mdltiples
genealogias, contextos, origenes, enunciaciones y procesos de produccién®.

Una de las tedricas feministas que han enriquecido el debate critico acerca la
modernidad/colonialidad en América Latina es Maria Lugones. Ella defiende el
presupuesto de que, tanto la raza como el género, son sistemas creados e impuestos
dentro del proceso de colonizacién?*. En otras palabras, ambas categorias son
ficciones poderosas.

En la actualidad, el capitalismo neoliberal, colonial, racista y patriarcal contintda
aniquilando la vida y destruyendo los recursos de las “colonias”. En América Latina
es evidente el declive de los movimientos sociales de la izquierda, asi como su falta
de efectividad. Al unisono, resulta innegable el surgimiento de un nuevo activismo
que se funda en corrientes conservadoras de derecha, pero que asume tacticas
politicas de la izquierda. En este escenario, las mujeres subalternas (las indigenas,
las afrodescendientes, las mestizas pobres) son las mas violentadas por las
necropolitcas y el necropoder.

Para descolonizar los feminismos es necesario atravesar la dicotomia geopolitica
imperialista Norte/Sur. Debemos mirar de manera horizontal, entablando dialogos
Sur-Sur, asumiendo las epistemologias del sur definidas por Boaventura de Sousa:

(...) la busqueda de conocimientos y de criterios de validez del
conocimiento que otorguen visibilidad y credibilidad a las practicas
cognitivas de las clases, de los pueblos y de los grupos sociales que han sido
histéricamente victimizados, explotados y oprimidos, por el colonialismo y
el capitalismo globales. El Sur es en estos términos una «metafora del
sufrimiento humano sistematicamente causado por el colonialismo vy el
capitalismo». Es un Sur que también existe en el Norte global geografico, el
llamado tercer mundo interior de los paises hegeménicos. A su vez, el Sur
global geografico contiene en si mismo, no sélo el sufrimiento sistematico

22 Ana Marcela MONTANERO MENA: Una mirada al feminismo decolonial en América Latina,
Madrid, Dykinson, 2017, p. 120.

2 Ver: Karina OCHOA MUNOZ: “Una apuesta posible: mujeres, lucha por la autonomia y
perspectiva descolonial en el Abya Yala”, en Verénica Renata LOPEZ NAJERA (coord.): De lo
poscolonial a la descolonizacién. Genealogias latinoamericanas, México, Universidad
Nacional Auténoma de México, 2018, pp. 110-124.

24 Tanto la antropdloga y feminista argentina Rita Segato, como la feminista Aymara Julieta
Paredes, discrepan con Lugones y sostienen que el género ya existia en América antes de la
conquista.

44 BROCAR, 49 (2025) 35-48



PENSARNOS DESDE EL SUR. LOS FEMINISMOS DECOLONIALES COMO FORMA DE RESISTENCIA

causado por el colonialismo y por el capitalismo global, [sic] sino también
las practicas locales de complicidad con aquéllos. Tales practicas
constituyen el Sur imperial. El Sur de la epistemologia del Sur es el Sur anti
imperial.?®

Asimismo, constituye un imperativo aceptar que las grandes transformaciones
casi nunca estan unidas a hechos monumentales, sino a movimientos pequefios que
muchas veces parecen irrelevantes. Y que, como bien queda recogido en las
referencias cosmolégicas y en las practicas contemporaneas de las luchas sociales
indigenas, no existe el concepto de individuo auto-contenido ni para mujer ni
hombre, solo existe el “nosotros”comunitario®®. Por tanto, para lograr garantizar los
derechos a las mujeres, serd cabal defender los derechos colectivos de los pueblos.

Aunque son multiples miradas y voces que conforman los feminismos
descoloniales, asi como variadas las problematicas sobre las que han centrado su
atencion, la investigadora Karina Ochoa Mufoz?” a logrado agrupar sus principales
logros:

a) Comprender el caracter relacional e histérico de las opresiones femeninas y
de las poblaciones racializadas, reconociendo sus origenes mdltiples.

b) Abrir debate acerca de la categoria “mujer”, la politica de identidad y la
politica de la sexualidad que evidencia distintas comprensiones respecto a
la naturaleza de la opresién sexual. Desde este punto, las apuestas
descoloniales han buscado tender puentes para re-encontrarnos y re-
conocernos desde la diversidad de genealogias, apuestas y planteamientos
que construyen plataformas de posibilidad para acciones comunes.

c) Desmontar jerarquias (que, por lo general, se traducen en desigualdades
raciales, de sexo-género, clase, etc.) desde una comprension de
configuracién de la matriz de opresiones mdiltiples.

d) Reconocer que la apuesta descolonial contiene también una dimensién
terapéutica y de sanacién de los dolores, frustraciones, contenciones, etc.,
las(os) sujetas(os) oprimidas(os), subalternizadas(dos), etc., y que producen
conocimientos desde miradas de mundo que estan atravesadas por sus

25 Boaventura DE SOUSA SANTOS: Descolonizar el saber, reinventar el poder, Montevideo,
Trilce Extension Universitaria, 2010.

26 Sylvia MARCOS: “Descolonizando el feminismo”, en Verénica Renata LOPEZ NAJERA
(coord.): De lo poscolonial a la descolonizacién. Genealogias latinoamericanas, México,
Universidad Nacional Auténoma de México, 2018, pp. pp. 54-65.

77 Karina OCHOA MUNOZ: “Una apuesta posible: mujeres, lucha por la autonomia y
perspectiva descolonial en el Abya Yala”, en: Verénica Renata LOPEZ NAJERA (coord.): De
lo poscolonial a la descolonizacion. Genealogias latinoamericanas, México, Universidad
Nacional Auténoma de México, 2018, p. 121.

BROCAR, 49 (2025) 35-48 45



LARITZA PEREZ RODRIGUEZ

dolores, pero también por su lugar en los sistemas/formas de opresion
mdltiples.

e) Y, por dltimo, también pensar la dimensién de emancipacion de las apuestas
descoloniales sobre la propia territorialidad y corporalidad de las(os)
sujetas(os) individuales y colectivos.

4. Conclusiones

Los feminismos decoloniales son una apuesta por la creacién de territorios de
resistencia, una forma de hacer y pensar en la que se le otorga un lugar fundamental
a los procesos que se gestan desde/para la comunidad. Es un espacio abierto de
didlogo y construccién conjunta, a través del cual se elabora una genealogia del
pensamiento producido desde los margenes (por indigenas, lesbianas, personas
racializadas). También, pueden entenderse como un momento de desobediencia
epistémica, de renuncia y desaprendizaje de las “verdades modernas”. Las
definiciones cerradas no existen cuando algo aiin germina, pero lo irrevocablemente
cierto es que la lucha decolonial constituye —para quienes habitamos este Sur
antimperial— una nueva oportunidad.

Bibliografia

ALZARDUA Gloria: “Quién es mi gente”, en CASTILLO, Ana y MORAGA, Cherrie
(eds.): Esta puente, mi espalda. Voces de mujeres tercermundistas en los Estados
Unidos, San Francisco, Ism Press, 1988, p.165.

ARURI Nasser: “El legado de Edward W. Said”, en CHEDID Saad (ed.): El legado de
Edward W. Said, Buenos Aires, Canaan, 2003, p. 21.

CASTRO Santiago: La poscolonialidad explicada a los nifios, Popayan, Universidad
del Cauca ; Instituto Pensar, 2005.

CHAKRAVORTY SPIVAK, Gayatri: “;Puede hablar el sujeto subalterno?”, Revista
Colombiana de Antropologia, 39, (2003) pp. 1-12.

CLARKE, Cheryl: “El lesbianismo un acto de resistencia”, en CASTILLO, Ana y
MORAGA, Cherrie (eds.): Esta puente, mi espalda. Voces de mujeres
tercermundistas en los Estados Unidos, San Francisco, Ism Press, 1988, pp. 99-
109.

DE SOUSA SANTOS, Boaventura: Descolonizar el saber, reinventar el poder,
Montevideo, Trilce Extensiéon Universitaria, 2010.

ESPINOSA, Yuderkys: “Una critica descolonial a la epistemologia feminista critica”,
El Cotidiano, 184, (2014), pp. 7-12.

46 BROCAR, 49 (2025) 35-48



PENSARNOS DESDE EL SUR. LOS FEMINISMOS DECOLONIALES COMO FORMA DE RESISTENCIA

ESPINOSA, Yuderkys: “Los desafios de las practicas tedrico-politicas del feminismo
latinoamericano en el contexto actual”’, en DAZA, Mar, HOETMER, Raphael y
VARGAS, Virginia (eds.), Crisis y movimientos sociales en nuestra América.
Cuerpos, territorios e imaginarios en disputa, Lima: Programa Democracia y
Transformacion Global, 2012, pp. 209-223.

FEDERICI Silvia: Caliban y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulacion originaria,
Madrid, Traficantes de Suefos, 2019.

HOOKS, Bell: “Mujeres negras. Dar forma a la teoria feminista”, Otras inapropiables.
Feminismos desde las fronteras, Madrid, Editorial Traficantes de Suefios, 2004.

HULL, Gloria, SCOTT, Patricia Bell y SMITH, Barbara (eds.): All the Women Are
White, All Blacks are Men, But Some of Us are Brave, Nueva York, The Feminist
Press, 1982.

LUGONES, Maria: “Subjetividad esclava, colonialidad de género, marginalidad y
opresiones multiples”, en: MONTES, Patricia et. al.: Pensando los feminismos en
Bolivia, La Paz, Conexién Fondo de Emancipaciones, Serie Foros 2, 2012, pp.
129-140.

MENDOZA, Breny: Los feminismos y la otra transicién a la democracia en América
Latina en: Ensayos de critica feminista en Nuestra América, México, Editorial
Herder, 2014.

MARCOS, Sylvia: “Descolonizando el feminismo”, en LOPEZ NAJERA, Verénica
Renata (Coord.): De lo poscolonial a la descolonizacién. Genealogias
latinoamericanas, México, Universidad Nacional Auténoma de México, 2018,
pp.54-65.

MILLAN MONCAYO, Margara: “Feminismos, postcolonialidad, descolonizacién:
sdel centro a los margenes?”, Andamios. Revista de Investigacion Social, 17,
(2011), pp.11-36.

MONTANERO MENA, Ana Marcela: Una mirada al feminismo decolonial en
América Latina, Madrid, Dykinson, 2017.

QUIJANO, Anibal: “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”,
Espacio Abierto, 28(1), (2019), pp. 255-301.

RIVERA CUSICANQUI, Silvia: Chi’ixinakaxutxiwa. Una reflexion sobre practicas y
discursos descolonizadores, Buenos Aires, Tinta Limén Ediciones, 2010.

OCHOA MUNOZ, Karina: “Breve recorrido por nuestra larga historia colonial”, en
OCHOA MUNOZ, Karina: Feminismos descoloniales latinoamericanos para
principiantes, Ciudad de México, Universidad Nacional Auténoma de México,
2021, pp. 10-20.

BROCAR, 49 (2025) 35-48 47



LARITZA PEREZ RODRIGUEZ

OCHOA MUNOZ, Karina: “Una apuesta posible: mujeres, lucha por la autonomia
y perspectiva descolonial en el Abya Yala”, en LOPEZ NAJERA, Verénica Renata
(Coord.): De lo poscolonial a la descolonizacion. Genealogias latinoamericanas,
Meéxico, Universidad Nacional Auténoma de México, 2018, pp. 110-124.

48 BROCAR, 49 (2025) 35-48



