
BROCAR, 49 (2025):35-48. http://doi.org/10.18172/brocar.6775 

 

Copyright © 2025, Los autores. Artículo en acceso abierto con 
licencia CC BY (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/) 

 

 

 

 

 

BROCAR, 49 (2025) 35-48  35 

PENSARNOS DESDE EL SUR. LOS FEMINISMOS DECOLONIALES 
COMO FORMA DE RESISTENCIA 

Laritza Pérez Rodriguez  
Editorial de la Mujer (Cuba) 

lari17nell@gmail.com 

 

RESUMEN: En las últimas décadas, Latinoamérica ha sido la cuna de un movimiento 
en pleno desarrollo que se asume como crítico de la teoría, el discurso y la propuesta 
política del feminismo hegemónico occidental, blanco, racista y burgués: los 
feminismos decoloniales. El presente artículo analiza brevemente la influencia de la 
colonialidad en los presupuestos del feminismo de la modernidad, y señala los 
caminos que, desde el Sur anti imperial, se ha recorrido en busca de la equidad. 

Palabras clave: feminismos, feminismo decolonial, feminismos descoloniales, 
decolonialidad. 

THINKING ABOUT OURSELVES FROM THE SOUTH. DECOLONIAL 
FEMINISMS AS A FORM OF RESISTANCE 

ABSTRACT: In recent decades, Latin America has been the birthplace of a 
developing movement that embraces decolonial feminism as a critic of the theory, 
discourse, and political proposals of hegemonic Western, white, racist, and 
bourgeois feminism. This article briefly analyzes the influence of coloniality on the 
assumptions of modern feminism and highlights the paths that have been taken, from 
the anti-imperial South, in search or equity. 

Keywords: feminisms, decolonial feminism, decolonial feminisms, decoloniality. 

 

Recibido: 1 de mayo de 2025 

Aceptado: 7 junio de 2025 

 

http://doi.org/10.18172/brocar.4571
https://orcid.org/0000-0003-3617-9738


LARITZA PÉREZ RODRIGUEZ 

36   BROCAR, 49 (2025) 35-48 

“Tu lealtad es a la Raza, el Movimiento Chicano”, me dicen los de mi 
raza. “Tu lealtad es al Tercer Mundo”, me dicen mis amigos negros y 

asiáticos. “Tu lealtad es a tu género, a las mujeres”, me dicen las 
feministas. También existe mi lealtad al movimiento gay, a la revolución 

socialista, a la Epoca Nueva, a la magia y lo oculto. Y existe mi afinidad a 
la literatura, al mundo artístico. ¿Quién soy? Una lesbiana feminista 

tercermundista inclinada al marxismo y al misticismo. Me fragmentarán y 
a cada pequeño pedazo le pondrán una etiqueta. 

Gloria Alcandía1 

 

Introducción 

Contrario a lo que muchas personas pensarían, luego de que los pueblos 
colonizados de las Américas y el Caribe lograran su independencia, no hubo una 
fractura de la colonialidad. Esta ha permanecido por cientos de años, y sigue 
reproduciéndose una y otra vez, como la médula espinal de nuestra cultura, o el 
microscopio a través del cual damos sentido a nuestras realidades.  

Cuando hablo de colonialidad, me refiero a un fenómeno histórico 
extremadamente complejo. El mismo contiene un marcado patrón de poder que 
trabaja mediante la naturalización de clasificaciones jerárquicas territoriales, 
raciales, culturales y epistémicas; garantizando así la permanencia, casi 
incuestionable, de relaciones de dominación que aseguran la explotación mundial 
de un grupo de seres humanos sobre otro.2 

Aunque queda mucho por decir del proceso de colonización llevado a cabo por 
Europa en los territorios americanos, la mayoría de los estudios y la literatura sobre 
el tema centran su atención en el análisis de elementos económicos o político-
militares. Sin embargo, como dijera el pensador poscolonial Edward Said3, el 
proyecto colonial no puede reducirse a un simple dispositivo económico-militar, ya 
que el asentamiento del mismo se encuentra en una infraestructura discursiva, en 
una economía simbólica y en un aparato de conocimientos, cuya violencia fue tanto 
física como epistémica. 

 
1 Gloria ALZARDÚA: “Quién es mi gente”, en Ana CASTILLO y Cherríe MORAGA (eds.): Esta 
puente, mi espalda. Voces de mujeres tercermundistas en los Estados Unidos, San Francisco, 
Ism Press, 1988, p.165.  
2 Ana Marcela MONTANERO MENA: Una mirada al feminismo decolonial en América Latina, 
Madrid, Dykinson, 2017. 
3 Nasser ARURI: “El legado de Edward W. Said”, en Saad CHEDID (ed.): El legado de Edward 
W. Said, Buenos Aires, Canaan, 2003, p. 21. 



PENSARNOS DESDE EL SUR. LOS FEMINISMOS DECOLONIALES COMO FORMA DE RESISTENCIA 

BROCAR, 49 (2025) 35-48  37 

Para Said, una de las características del poder imperial en la modernidad, es que 
el uso de la violencia, la fuerza, la muerte y el control sobre el otro colonizado, 
requiere un elemento ideológico o “representacional”, para lo cual, recurre a 
construir un discurso sobre el “otro”. 

Cuando Colón navegó hacia la “India”, ya en Europa era una práctica común 
entre las élites el acusar a enemigos políticos, o poblaciones enteras −como los 
musulmanes y los judíos−, de adorar al Demonio. Estas acusaciones eran las mejores 
armas de ataque en las sociedades persecutorias que se habían desarrollado, en gran 
parte, debido al militarismo y a la intolerancia cristiana, dentro de la Europa 
medieval.  

Entonces no es de extrañar que a la metrópoli llegaran cartas que describían a los 
pobladores de los nuevos territorios como “caníbales”, “infieles”, “bárbaros”, “razas 
monstruosas”, “sodomitas” y “adoradores del Diablo”, entre otros calificativos. 
También, para respaldar la ficción de que la conquista no era una desenfrenada 
búsqueda de oro y plata, buscaron la bendición papal y obtuvieron la autoridad 
absoluta de la Iglesia en América.  

El apoyo religioso transformó a la conquista, a ojos del mundo, en una misión de 
conversión. Asimismo, eliminó cualquier sanción −moral o de otra índole− contra 
las atrocidades que los españoles pudieran cometer contra los indios y, 
posteriormente, contra las personas negras esclavizadas. El azote, la horca, el cepo, 
la prisión, la tortura, la violación y la muerte se convirtieron en armas comunes para 
reforzar la “disciplina laboral” y “cristianizar” a los habitantes del Nuevo Mundo4. 
Al respecto refiere la investigadora argentina María Lugones:  

Los indios y negros no podían ser hombres y mujeres, sino seres sin 
género. En tanto bestias, se los concebía como sexualmente dimórficos o 
ambiguos, sexualmente aberrantes y sin control, capaces de cualquier tarea 
y sufrimiento, sin saberes, del lado del mal en la dicotomía bien y mal, 
montados por el diablo [...]. Se los trató como totalmente accesibles 
sexualmente por el hombre y sexualmente peligrosos para la mujer5. 

Fue mediante la violencia que los europeos impusieron su episteme a indígenas 
y africanos esclavizados, instaurando la colonialidad del saber: un sistema de 
representación y conocimiento de Europa y desde Europa que perdura hasta nuestros 
días. Este modelo epistémico global hegemónico, conocido como eurocentrismo, 

 
4 Silvia FEDERICI: Calibán y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulación originaria, Madrid, 
Traficantes de Sueños, 2019. 
5 María LUGONES: “Subjetividad esclava, colonialidad de género, marginalidad y opresiones 
múltiples”, en Patricia MONTES et. al.: Pensando los feminismos en Bolivia, La Paz, Conexión 
Fondo de Emancipaciones, Serie Foros 2, 2012, p. 130. 



LARITZA PÉREZ RODRIGUEZ 

38   BROCAR, 49 (2025) 35-48 

fue impuesto a partir de la modernidad, o lo que es lo mismo, la colonialidad; sus 
dos principales mitos fundantes fueron: 1) la idea-imagen de la historia de la 
civilización humana como una trayectoria que parte de un estado de naturaleza y 
culmina en Europa, y 2) las diferencias entre Europa y no-Europa como diferencias 
de naturaleza (racial) y no de historia del poder.6 

Desde el eurocentrismo, el conocimiento se concibe a partir de una perspectiva 
binaria y dualista: Oriente-Occidente, primitivo-civilizado, barbarie-civilización, 
mágico/mítico-científico, premodernos-modernos, irracional-racional, tradicional-
moderno, esclavos-asalariados; dando por hecho la supremacía epistémica de los 
europeos7. 

Las ciencias sociales han sido fieles defensoras de la imagen triunfalista del 
“progreso histórico”; y han contribuido a la paulatina invisibilización de la 
simultaneidad epistémica del mundo. Con el epistemicidio, se subalternizaron y 
fueron desechadas las otras representaciones y saberes. Así, los sujetos colonizados 
pasaron a ser asumidos como simples objetos de conocimiento, silenciados y sin 
poder de enunciación. 

De acuerdo con los pensadores poscoloniales, existe una profunda relación entre 
los valores occidentales y la globalización del capitalismo; evidenciándose, según 
el investigador colombiano Santiago Castro, cómo las ciencias  

(…) crearon un imaginario sobre el mundo social del «subalterno» (el 
oriental, el negro, el indio, el campesino, la mujer…); que no solo sirvió 
para legitimar el poder imperial en un nivel económico y político, sino que 
contribuyó a crear paradigmas epistemológicos de estas ciencias y a generar 
identidades (personales y colectivas) de colonizadores y colonizados8. 

Dicho todo lo anterior, no resulta sorprendente que la episteme feminista clásica 
del siglo XX fuera producida por mujeres blancas, urbanas, burguesas y de clase 
media, procedentes de países occidentales del llamado “primer mundo”. Mujeres 
que, a la par que ponían en duda el universalismo androcéntrico, produjeron la 
categoría de género y la aplicaron universalmente a todas las sociedades y culturas9.  

 
6 Aníbal QUIJANO: “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”, Espacio 
Abierto, 28(1), (2019), pp. 255-301.  
7 Ver: Karina OCHOA MUÑOZ: “Breve recorrido por nuestra larga historia colonial”, en 
Karina OCHOA MUÑOZ: Feminismos descoloniales latinoamericanos para principiantes, 
Ciudad de México, Universidad Nacional Autónoma de México, 2021, pp.10-20. 
8 Santiago CASTRO: La poscolonialidad explicada a los niños, Popayán, Editorial Universidad 
del Cauca ; Instituto Pensar, 2005. 
9 Yuderkys ESPINOSA: “Una crítica descolonial a la epistemología feminista crítica”, El 
Cotidiano, 184, (2014), p. 9.  



PENSARNOS DESDE EL SUR. LOS FEMINISMOS DECOLONIALES COMO FORMA DE RESISTENCIA 

BROCAR, 49 (2025) 35-48  39 

2. La herencia colonial del feminismo hegemónico 

El feminismo, como praxis política, posición ética, teoría y marco 
epistemológico, es, al decir de la autora Márgara Millán: 

(…) un corpus teórico-práctico, que no puede ser comprendido si 
obliteramos su carácter de partícipe en el paradigma moderno/ilustrado. Por 
una parte, ha contribuido a la desestabilización del sujeto universal 
abstracto masculino que propone el paradigma moderno, mostrando su 
parcialidad en términos sexo/genéricos; pero, por otra parte, ha reproducido 
la ceguera colonial en relación con las diferencias que sostienen al propio 
sujeto del feminismo10. 

En la búsqueda de unidad para enfrentar el sexismo que históricamente se ha 
institucionalizado como sistema de dominación, las feministas modernas 
defendieron con fervor la idea de que “todas las mujeres están oprimidas”; y, aunque 
es cierto que las mujeres nos enfrentamos diariamente a situaciones de 
discriminación, no podemos perder de vista que no todas lo hacemos desde el 
mismo sitio. La opresión implica la ausencia de elecciones, algo que no 
compartimos todas. El pertenecer a un determinado género no nos dota de una suerte 
común, pues variables como la clase social, la raza, la religión, la preferencia sexual, 
etc., crean una diversidad de experiencias que determinan nuestro lugar en las 
sociedades. 

Al desestimar la complejidad y la pertinencia de estas variables, el feminismo 
hegemónico fue incapaz de reconocer una profunda necesidad revolucionaria: 
establecer coaliciones. La hermandad que promovía estaba solamente asociada al 
género, ya que partía del presupuesto de que el patriarcado era la forma de 
dominación que subyugaba a todas las mujeres. 

No fue hasta mediados de la década de los ‘70 del siglo XX que, en Norteamérica, 
mujeres indias, negras, chicanas y lesbianas, iniciaron una serie de discusiones 
acerca de las diversas variables de dominación, subordinación y explotación a las 
que estaban sometidas; asumiendo un abordaje materialista, antirracista y 
antisexista; lo que las convirtió en un referente fundamental para el desarrollo de las 
teorías feministas poscoloniales, y la práctica decolonial del feminismo. 

Un conjunto de renombradas escritoras feministas negras, entre las que destacan 
Bell hooks, Angela Davis, Alice Walker, Audre Lorde, Patricia Hill Collins, Kimberlé 
Williams Crenshaw y Barbara Smith, se unieron en la publicación de la antología 
Todas las mujeres son blancas, todos los negros son varones, pero algunas de 

 
10 Márgara MILLÁN MONCAYO: “Feminismos, postcolonialidad, descolonización: ¿del 
centro a los márgenes?”, Andamios. Revista de Investigación Social, 17, (2011). p. 13. 



LARITZA PÉREZ RODRIGUEZ 

40   BROCAR, 49 (2025) 35-48 

nosotras somos valientes11. Esas voces pusieron en entredicho la definición universal 
del sujeto mujer, una conceptualización con raíces ahistóricas y binarias 
(hombre/mujer). Sobre este tema, bell hooks apuntó:  

Las mujeres blancas que dominan el discurso feminista, que en su 
mayoría crean y articulan la teoría feminista, muestran poca o ninguna 
comprensión de la supremacía blanca como política racial, del impacto 
psicológico de la clase y del estatus político en un estado racista, sexista y 
capitalista12. 

Asimismo, expresó que “se ha escrito poco sobre los intentos de las feministas 
blancas de silenciar a las mujeres negras”13. Del mismo modo, señaló que “aunque 
las feministas socialistas se centran en la relación de clase y género, tienden a 
menospreciar la raza o a afirmar que la raza es un factor importante para después 
ofrecer un análisis en el que la raza no es tenida en cuenta”14. 

Su crítica se centra en señalar que el sexismo, el racismo y el capitalismo deben 
ser asumidos como opresiones que se interrelacionan y que, por tanto, deben ser 
tratados de manera conjunta. 

En esta línea de pensamiento, Barbara Smith y Cherly Clarke introdujeron el 
análisis de la heterosexualidad obligatoria como sistema político, proponiendo el 
lesbianismo como acto de resistencia. En palabras de Clarke:  

Donde quiera que nosotras, como lesbianas nos encontremos a lo largo 
de este muy generalizado continuo político/social, tenemos que saber que 
la institución de la heterosexualidad es una costumbre que difícilmente 
muere y que a través de ella las instituciones de hombres supermachistas 
aseguran su propia perpetuidad y control sobre nosotras. Es provechoso para 
nuestros colonizadores confinar nuestros cuerpos y alienarnos de nuestros 
propios procesos vitales, así como fue provechoso para los europeos 
esclavizar al africano y destruir toda memoria de una previa libertad y 
autodeterminación.15 

 
11 Gloria HULL, Patricia Bell SCOTT y Barbara SMITH (eds.): All the Women Are White, All 
Blacks are Men, But Some of Us are Brave, Nueva York, The Feminist Press, 1982. 
12 Bell HOOKS: “Mujeres negras. Dar forma a la teoría feminista”, Otras inapropiables. 
Feminismos desde las fronteras, Madrid, Editorial Traficantes de Sueños, 2004, p. 36. 
13 Ibid., p. 45. 
14 Ibid., p. 49. 
15 Cheryl CLARKE: “El lesbianismo un acto de resistencia”, en: Ana CASTILLO y Cherríe 
MORAGA (eds.): Esta puente, mi espalda. Voces de mujeres tercermundistas en los Estados 
Unidos, San Francisco, Ism Press, 1988, pp. 100-101. 



PENSARNOS DESDE EL SUR. LOS FEMINISMOS DECOLONIALES COMO FORMA DE RESISTENCIA 

BROCAR, 49 (2025) 35-48  41 

A pesar de la ardua labor de estas mujeres, lo cierto es que aún prevalece el 
pensamiento feminista clásico y hegemónico, el cual evidencia una inquietante 
cercanía con los discursos coloniales, al expresarse en términos salvacionistas. 
Desde la que podría considerarse una estrategia discursiva de colonización, los 
feminismos europeos y estadounidenses terminan definiendo a las mujeres del 
llamado “tercer mundo” como víctimas e ignorantes, cuya emancipación se ve 
obstaculizada por las tradiciones culturales; mientras tanto, ellas están liberadas, son 
autónomas, poseen el control sobre sus cuerpos y sexualidades y, por supuesto, su 
educación las legitima como racionales y modernas. Son estas las que, al decir de la 
feminista aymara Silvia Rivera Cusicansqui16, con voz de privilegio enunciativo, se 
asumen como representantes de las y los subalternos17.  

Como no podía ser de otra forma, el feminismo latinoamericano es heredero de 
la carga etnocentrista que le es propia. Con una base burguesa, de clase media, 
urbana, académica, blanca y heteronormativa, solo disentía de sus hermanas 
norteamericanas y europeas en que la gran mayoría las feministas de provenían de 
la izquierda. Luego de los procesos de democratización en América Latina de los 
años ‘80 y ‘90, y de los avances de las políticas neoliberales impuestas por los 
centros de poder, las feministas de esta región, con el objetivo de participar de estos 
nuevos procesos, iniciaron la conformación de organizaciones y asumieron las 
propuestas del feminismo anglosajón (tanto del liberal y el radical como del 
marxista). En este camino, terminaron ligándose con organismos de cooperación en 
la lógica del neocolonialismo y la colonialidad. 

Para Breny Mendoza, el neocolonialismo opera mediante la implantación del 
ideario de la democracia en las realidades poscoloniales latinoamericanas, 
asumiendo la “lógica imperial/colonial”18. Desde esta perspectiva, espacios de 
cooperación y ayuda al desarrollo −como los de las Naciones Unidas de Derechos 
Humanos− favorecen a aquellos gobiernos que defiendan el modelo de “democracia 
neoliberal” −el cual se sustenta en las estrategias del Consenso de Washington, el 
Fondo Monetario Internacional, la Agencia de Estados Unidos para el Desarrollo 
Internacional (AID) y el Banco Internacional de Desarrollo. 

Desde la década de 1980 y hasta nuestros días, la democracia liberal de América 
Latina sigue siendo compatible con los proyectos de colonización del poder imperial 
y con los sistemas locales de dominación interna, que dependen y reproducen sus 
dictados. Y es en esta dinámica que:  

 
16 Silvia RIVERA CUSICANQUI: Chi’ixinakaxutxiwa. Una reflexión sobre prácticas y discursos 
descolonizadores, Buenos Aires, Tinta Limón Ediciones, 2010. 
17 Ver: Gayatri CHAKRAVORTY SPIVAK: “¿Puede hablar el sujeto subalterno?”, Revista 
Colombiana de Antropología, 39, (2003), pp. 1-12. 
18 Breny MENDOZA: Los feminismos y la otra transición a la democracia en América Latina 
en: Ensayos de crítica feminista en Nuestra América, México, Editorial Herder, 2014. 



LARITZA PÉREZ RODRIGUEZ 

42   BROCAR, 49 (2025) 35-48 

(…) el feminismo institucional articula sus luchas, haciéndose incluso 
cómplice con el avance del neoliberalismo y del proyecto neocolonial, 
fortaleciendo con ello la estructura socio-económica, política-cultural 
excluyente y los mecanismos que fortalecen el mismo poder del patriarcado, 
la violencia, la corrupción de los aparatos militares y de las antiguas 
dictaduras.19 

Para la década de los ‘90, los vínculos de las feministas latinoamericanas con los 
procesos de transnacionalización del movimiento feminista trajeron consigo que, el 
activismo que originalmente se caracterizó por ser de resistencia a las dictaduras, 
ahora pasara a enfocarse en participar en las grandes Conferencias de Derechos 
Humanos. Renunciaron a su autonomía y a sus agendas, y se transformaron en 
organizaciones no gubernamentales (ONG), para suplir las funciones estatales en la 
implementación de políticas sociales en el marco del neoliberalismo. 

A esto se suma la “iniciativa” de gobiernos que, abanderándose de un discurso y 
una praxis de género −pero vacío de compromiso ético-político con nuestras 
demandas− institucionalizaron estatalmente la lucha, creando infecundos 
ministerios e institutos de la mujer. Casuísticamente, lo anterior coincidió con el 
momento histórico en que la equidad de género y el empoderamiento femenino 
comenzaron a formar parte del discurso de gobernabilidad impuesto por organismos 
internacionales como el Banco Mundial y el Fondo Monetario Internacional. 

Según la feminista boliviana Julieta Paredes, en la década de los noventa la 
gobernabilidad era un mecanismo de presión diseñado para evitar 
insubordinaciones; o te sumabas, o eras excluido/excluida de los circuitos de 
circulación del capital, de la información, del desarrollo, del empleo y, por supuesto, 
de la modernidad capitalista. Es por tal motivo que la apuesta legislativa y las 
políticas públicas pueden considerarse “nuevas prácticas de dominio", pues, al estar 
impulsadas por organismos financieros internacionales y organismos de cooperación 
de países ricos, se sostienen sobre el modelo hegemónico del capital, y 
homogenizan las necesidades de las mujeres. 

Lo cierto es que las mujeres que hoy dominan el feminismo hegemónico rara vez 
cuestionan si su perspectiva de la realidad se corresponde con las experiencias 
vitales de las mujeres como colectivo. Así mismo, tampoco son conscientes hasta 
qué grado sus puntos de vistas están influenciados por prejuicios de raza y/o clase.  

Para muchas, el Feminismo no es más que una herramienta que les permitirá 
alcanzar tanto poder como los hombres de su clase social. Se visualizan cursando 
dos carreras universitarias, teniendo un matrimonio exitoso y obteniendo un puesto 

 
19 Ana Marcela MONTANERO MENA: Una mirada al feminismo decolonial en América Latina, 
Madrid, Dykinson, 2017, p. 113. 



PENSARNOS DESDE EL SUR. LOS FEMINISMOS DECOLONIALES COMO FORMA DE RESISTENCIA 

BROCAR, 49 (2025) 35-48  43 

directivo en una gran empresa o universidad de renombre. Mujeres de éxito… 
empoderadas… a las que no le importa que, para que ellas cumplan sus sueños, 
otras mujeres, sin tiempo ni dinero, se encargue de limpiar sus casas, cuidar de sus 
hijos −incluso gestarlos, si así lo prefiere.  

3. Los feminismos descoloniales: cuando el “nosotras” se concibe dentro de la 
comunidad 

Ante este escenario, ha germinado un feminismo latinoamericano que se separa 
del institucional, y que se reivindica desde la autonomía teórica y política. 
Conscientes de la huella que la colonialidad ha dejado en nuestros contextos −e 
incluso en nuestras cuerpas−, se han vinculado a otros procesos y movimientos 
sociales latinoamericanos que cuestionan las democracias neoliberales. Su objetivo 
es desarrollar una propuesta que permita: 

(…) articular la condición de las mujeres y otros sujetos subalternos como 
tipos de sujetos producidos dentro del régimen de género y (hetero) 
sexualidad, con la condición de (pos) colonialidad y dependencia en la que 
son producidos tales sujetos. Se trata de la configuración de un espacio de 
preocupación, denuncia y producción de saber que indaga y permite 
encontrar las interconexiones entre el cuerpo político del género y el cuerpo 
producido por determinadas condiciones geopolíticas, históricas y 
epistémicas: un cuerpo generado, (hetero) sexualizado, pero también 
racializado, oprimido y explotado por el capital y las políticas 
neocoloniales.20 

Esto es lo que se ha denominado feminismo decolonial21, un movimiento en 
pleno desarrollo que se asume como crítico de la teoría, el discurso y la propuesta 
política del feminismo hegemónico occidental, blanco, racista y burgués: 

Su cuestionamiento al sujeto único del feminismo, el eurocentrismo, el 
etnocentrismo y la colonialidad, lo desarrollan a partir del reconocimiento 
de planteamientos polisémicos e híbridos, de las propuestas del 

 
20 Yuderkys ESPINOSA: “Los desafíos de las prácticas teórico-políticas del feminismo 
latinoamericano en el contexto actual”, en Mar DAZA, Raphael HOETMER y Virginia 
VARGAS (eds.), Crisis y movimientos sociales en nuestra América. Cuerpos, territorios e 
imaginarios en disputa, Lima: Programa Democracia y Transformación Global, 2012, p. 217. 
21 Fue María Lugones quien nombró por primera vez, en el inicio del siglo XXI, un proyecto 
de feminismo decolonial, proponiendo articular la perspectiva de la interseccionalidad, 
desarrollada por el feminismo negro y de color en los Estados Unidos, con la lectura crítica 
de la modernidad, que desarrolla el Grupo Modernidad/Colonialidad. 



LARITZA PÉREZ RODRIGUEZ 

44   BROCAR, 49 (2025) 35-48 

pensamiento fronterizo y de la subalternidad, al tiempo que se enriquece de 
saberes y experiencias que han sido menospreciados históricamente.22 

Aunque sería incongruente hablar de (un) feminismo decolonial, cuando diversas 
son las tendencias de pensamiento que se inscriben en esta línea que tiene múltiples 
genealogías, contextos, orígenes, enunciaciones y procesos de producción23.  

Una de las teóricas feministas que han enriquecido el debate crítico acerca la 
modernidad/colonialidad en América Latina es María Lugones. Ella defiende el 
presupuesto de que, tanto la raza como el género, son sistemas creados e impuestos 
dentro del proceso de colonización24. En otras palabras, ambas categorías son 
ficciones poderosas. 

En la actualidad, el capitalismo neoliberal, colonial, racista y patriarcal continúa 
aniquilando la vida y destruyendo los recursos de las “colonias”. En América Latina 
es evidente el declive de los movimientos sociales de la izquierda, así como su falta 
de efectividad. Al unísono, resulta innegable el surgimiento de un nuevo activismo 
que se funda en corrientes conservadoras de derecha, pero que asume tácticas 
políticas de la izquierda. En este escenario, las mujeres subalternas (las indígenas, 
las afrodescendientes, las mestizas pobres) son las más violentadas por las 
necropolítcas y el necropoder.  

Para descolonizar los feminismos es necesario atravesar la dicotomía geopolítica 
imperialista Norte/Sur. Debemos mirar de manera horizontal, entablando diálogos 
Sur-Sur, asumiendo las epistemologías del sur definidas por Boaventura de Sousa: 

(…) la búsqueda de conocimientos y de criterios de validez del 
conocimiento que otorguen visibilidad y credibilidad a las prácticas 
cognitivas de las clases, de los pueblos y de los grupos sociales que han sido 
históricamente victimizados, explotados y oprimidos, por el colonialismo y 
el capitalismo globales. El Sur es en estos términos una «metáfora del 
sufrimiento humano sistemáticamente causado por el colonialismo y el 
capitalismo». Es un Sur que también existe en el Norte global geográfico, el 
llamado tercer mundo interior de los países hegemónicos. A su vez, el Sur 
global geográfico contiene en sí mismo, no sólo el sufrimiento sistemático 

 
22 Ana Marcela MONTANERO MENA: Una mirada al feminismo decolonial en América Latina, 
Madrid, Dykinson, 2017, p. 120. 
23 Ver: Karina OCHOA MUÑOZ: “Una apuesta posible: mujeres, lucha por la autonomía y 
perspectiva descolonial en el Abya Yala”, en Verónica Renata LÓPEZ NÁJERA (coord.): De lo 
poscolonial a la descolonización. Genealogías latinoamericanas, México, Universidad 
Nacional Autónoma de México, 2018, pp. 110-124. 
24 Tanto la antropóloga y feminista argentina Rita Segato, como la feminista Aymara Julieta 
Paredes, discrepan con Lugones y sostienen que el género ya existía en América antes de la 
conquista. 



PENSARNOS DESDE EL SUR. LOS FEMINISMOS DECOLONIALES COMO FORMA DE RESISTENCIA 

BROCAR, 49 (2025) 35-48  45 

causado por el colonialismo y por el capitalismo global, [sic] sino también 
las prácticas locales de complicidad con aquéllos. Tales prácticas 
constituyen el Sur imperial. El Sur de la epistemología del Sur es el Sur anti 
imperial.25 

Asimismo, constituye un imperativo aceptar que las grandes transformaciones 
casi nunca están unidas a hechos monumentales, sino a movimientos pequeños que 
muchas veces parecen irrelevantes. Y que, como bien queda recogido en las 
referencias cosmológicas y en las prácticas contemporáneas de las luchas sociales 
indígenas, no existe el concepto de individuo auto-contenido ni para mujer ni 
hombre, solo existe el “nosotros”comunitario26. Por tanto, para lograr garantizar los 
derechos a las mujeres, será cabal defender los derechos colectivos de los pueblos. 

Aunque son múltiples miradas y voces que conforman los feminismos 
descoloniales, así como variadas las problemáticas sobre las que han centrado su 
atención, la investigadora Karina Ochoa Muñoz27 a logrado agrupar sus principales 
logros:  

a)  Comprender el carácter relacional e histórico de las opresiones femeninas y 
de las poblaciones racializadas, reconociendo sus orígenes múltiples.  

b)  Abrir debate acerca de la categoría “mujer”, la política de identidad y la 
política de la sexualidad que evidencia distintas comprensiones respecto a 
la naturaleza de la opresión sexual. Desde este punto, las apuestas 
descoloniales han buscado tender puentes para re-encontrarnos y re-
conocernos desde la diversidad de genealogías, apuestas y planteamientos 
que construyen plataformas de posibilidad para acciones comunes. 

c)  Desmontar jerarquías (que, por lo general, se traducen en desigualdades 
raciales, de sexo-género, clase, etc.) desde una comprensión de 
configuración de la matriz de opresiones múltiples. 

d)  Reconocer que la apuesta descolonial contiene también una dimensión 
terapéutica y de sanación de los dolores, frustraciones, contenciones, etc., 
las(os) sujetas(os) oprimidas(os), subalternizadas(dos), etc., y que producen 
conocimientos desde miradas de mundo que están atravesadas por sus 

 
25 Boaventura DE SOUSA SANTOS: Descolonizar el saber, reinventar el poder, Montevideo, 
Trilce Extensión Universitaria, 2010. 
26 Sylvia MARCOS: “Descolonizando el feminismo”, en Verónica Renata LÓPEZ NÁJERA 
(coord.): De lo poscolonial a la descolonización. Genealogías latinoamericanas, México, 
Universidad Nacional Autónoma de México, 2018, pp. pp. 54-65. 
27 Karina OCHOA MUÑOZ: “Una apuesta posible: mujeres, lucha por la autonomía y 
perspectiva descolonial en el Abya Yala”, en: Verónica Renata LÓPEZ NÁJERA (coord.): De 
lo poscolonial a la descolonización. Genealogías latinoamericanas, México, Universidad 
Nacional Autónoma de México, 2018, p. 121. 



LARITZA PÉREZ RODRIGUEZ 

46   BROCAR, 49 (2025) 35-48 

dolores, pero también por su lugar en los sistemas/formas de opresión 
múltiples. 

e)  Y, por último, también pensar la dimensión de emancipación de las apuestas 
descoloniales sobre la propia territorialidad y corporalidad de las(os) 
sujetas(os) individuales y colectivos. 

4. Conclusiones 

Los feminismos decoloniales son una apuesta por la creación de territorios de 
resistencia, una forma de hacer y pensar en la que se le otorga un lugar fundamental 
a los procesos que se gestan desde/para la comunidad. Es un espacio abierto de 
diálogo y construcción conjunta, a través del cual se elabora una genealogía del 
pensamiento producido desde los márgenes (por indígenas, lesbianas, personas 
racializadas). También, pueden entenderse como un momento de desobediencia 
epistémica, de renuncia y desaprendizaje de las “verdades modernas”. Las 
definiciones cerradas no existen cuando algo aún germina, pero lo irrevocablemente 
cierto es que la lucha decolonial constituye −para quienes habitamos este Sur 
antimperial− una nueva oportunidad. 

Bibliografía 

ALZARDÚA Gloria: “Quién es mi gente”, en CASTILLO, Ana y MORAGA, Cherríe 
(eds.): Esta puente, mi espalda. Voces de mujeres tercermundistas en los Estados 
Unidos, San Francisco, Ism Press, 1988, p.165. 

ARURI Nasser: “El legado de Edward W. Said”, en CHEDID Saad (ed.): El legado de 
Edward W. Said, Buenos Aires, Canaan, 2003, p. 21. 

CASTRO Santiago: La poscolonialidad explicada a los niños, Popayán, Universidad 
del Cauca ; Instituto Pensar, 2005. 

CHAKRAVORTY SPIVAK, Gayatri: “¿Puede hablar el sujeto subalterno?”, Revista 
Colombiana de Antropología, 39, (2003) pp. 1-12. 

CLARKE, Cheryl: “El lesbianismo un acto de resistencia”, en CASTILLO, Ana y 
MORAGA, Cherríe (eds.): Esta puente, mi espalda. Voces de mujeres 
tercermundistas en los Estados Unidos, San Francisco, Ism Press, 1988, pp. 99-
109. 

DE SOUSA SANTOS, Boaventura: Descolonizar el saber, reinventar el poder, 
Montevideo, Trilce Extensión Universitaria, 2010. 

ESPINOSA, Yuderkys: “Una crítica descolonial a la epistemología feminista crítica”, 
El Cotidiano, 184, (2014), pp. 7-12. 



PENSARNOS DESDE EL SUR. LOS FEMINISMOS DECOLONIALES COMO FORMA DE RESISTENCIA 

BROCAR, 49 (2025) 35-48  47 

ESPINOSA, Yuderkys: “Los desafíos de las prácticas teórico-políticas del feminismo 
latinoamericano en el contexto actual”, en DAZA, Mar, HOETMER, Raphael y 
VARGAS, Virginia (eds.), Crisis y movimientos sociales en nuestra América. 
Cuerpos, territorios e imaginarios en disputa, Lima: Programa Democracia y 
Transformación Global, 2012, pp. 209-223. 

FEDERICI Silvia: Calibán y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulación originaria, 
Madrid, Traficantes de Sueños, 2019. 

HOOKS, Bell: “Mujeres negras. Dar forma a la teoría feminista”, Otras inapropiables. 
Feminismos desde las fronteras, Madrid, Editorial Traficantes de Sueños, 2004. 

HULL, Gloria, SCOTT, Patricia Bell y SMITH, Barbara (eds.): All the Women Are 
White, All Blacks are Men, But Some of Us are Brave, Nueva York, The Feminist 
Press, 1982. 

LUGONES, María: “Subjetividad esclava, colonialidad de género, marginalidad y 
opresiones múltiples”, en: MONTES, Patricia et. al.: Pensando los feminismos en 
Bolivia, La Paz, Conexión Fondo de Emancipaciones, Serie Foros 2, 2012, pp. 
129-140. 

MENDOZA, Breny: Los feminismos y la otra transición a la democracia en América 
Latina en: Ensayos de crítica feminista en Nuestra América, México, Editorial 
Herder, 2014. 

MARCOS, Sylvia: “Descolonizando el feminismo”, en LÓPEZ NÁJERA, Verónica 
Renata (Coord.): De lo poscolonial a la descolonización. Genealogías 
latinoamericanas, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 2018, 
pp.54-65. 

MILLÁN MONCAYO, Márgara: “Feminismos, postcolonialidad, descolonización: 
¿del centro a los márgenes?”, Andamios. Revista de Investigación Social, 17, 
(2011), pp.11-36. 

MONTANERO MENA, Ana Marcela: Una mirada al feminismo decolonial en 
América Latina, Madrid, Dykinson, 2017. 

QUIJANO, Aníbal: “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”, 
Espacio Abierto, 28(1), (2019), pp. 255-301. 

RIVERA CUSICANQUI, Silvia: Chi’ixinakaxutxiwa. Una reflexión sobre prácticas y 
discursos descolonizadores, Buenos Aires, Tinta Limón Ediciones, 2010. 

OCHOA MUÑOZ, Karina: “Breve recorrido por nuestra larga historia colonial”, en 
OCHOA MUÑOZ, Karina: Feminismos descoloniales latinoamericanos para 
principiantes, Ciudad de México, Universidad Nacional Autónoma de México, 
2021, pp. 10-20. 



LARITZA PÉREZ RODRIGUEZ 

48   BROCAR, 49 (2025) 35-48 

OCHOA MUÑOZ, Karina: “Una apuesta posible: mujeres, lucha por la autonomía 
y perspectiva descolonial en el Abya Yala”, en LÓPEZ NÁJERA, Verónica Renata 
(Coord.): De lo poscolonial a la descolonización. Genealogías latinoamericanas, 
México, Universidad Nacional Autónoma de México, 2018, pp. 110-124. 

 


