
BROCAR, 49 (2025): 7-20. http://doi.org/10.18172/brocar.6906 

 

Copyright © 2025, Los autores. Artículo en acceso abierto con 
licencia CC BY (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/) 

 

 

 

 

 

BROCAR, 49 (2025) 7-20  7 

LA TEORÍA DECOLONIAL: REPENSANDO LA DEMOCRACIA Y LAS 
POLÍTICAS PÚBLICAS DESDE EL GIRO EPISTÉMICO Y LA 

PARTICIPACIÓN PLURAL 

María Luz Mejías Herrera  
Universidad Central “Marta Abreu” Las Villas (Cuba) 

marialuzmejias65@gmail.com 

 

RESUMEN: El trabajo aborda la problemática referida a las potencialidades 
contenidas en la teoría decolonial de manifestarse como un espacio crítico para 
analizar las estructuras políticas y sociales de América Latina. Esta teoría cuestiona 
la hegemonía de los paradigmas eurocéntricos y propone una epistemología plural 
que reconoce diversas formas de conocimiento y participación social. Se explica, 
además, la forma en que dicha teoría articula su pronunciamiento en función de 
vincular la teoría con la praxis social para superar la colonialidad del poder y 
fomentar una democracia inclusiva y participativa, que reconozca la pluralidad de 
sujetos y saberes. Por consiguiente, el trabajo, desde una postura crítica, aborda la 
forma en que se produce el giro epistemológico como perspectiva que fomenta un 
replanteo de las políticas públicas, desde una visión emancipadora, promoviendo la 
justicia social y la decolonización del pensamiento y la acción política. 

Palabras clave: teoría decolonial, giro epistémico, democracia plural, participación 
social. 

DECOLONIAL THEORY: RETHINKING DEMOCRACY AND PUBLIC POLICY 
FROM THE PERSPECTIVE OF EPISTEMIC CHANGE AND PLURAL 

PARTICIPATION 

ABSTRACT: The paper addresses the issue of the potential of decolonial theory 
to serve as a critical space for analyzing the political and social structures of Latin 
America. This theory questions the hegemony of Eurocentric paradigms and 
proposes a plural epistemology that recognizes diverse forms of knowledge and 
social participation. It also explains how this theory articulates its position by 
linking theory with social praxis in order to overcome the coloniality of power 

http://doi.org/10.18172/brocar.4571
https://orcid.org/0000-0001-5926-6530


MARÍA LUZ MEJÍAS HERRERA 

8   BROCAR, 49 (2025) 7-20 

and promote an inclusive and participatory democracy that recognizes the 
plurality of subjects and knowledge. Consequently, from a critical standpoint, the 
work addresses the way in which the epistemological shift occurs as a perspective 
that encourages a rethinking of public policies from an emancipatory vision, 
promoting social justice and the decolonization of political thought and action. 

Keywords: decolonial theory, epistemic turn, plural democracy, social 
participation. 

Recibido: 4 de julio de 2025 

Aceptado: 14 de noviembre de 2025 

 

 

1. Introducción 

La teoría decolonial constituye dentro del esquema de pensamiento 
latinoamericano un intento teórico y práxico de concreción de aquellos supuestos 
históricos que enarbolan la necesidad de liberación, emancipación en todos los 
status posibles: económicos, políticos, culturales, epistémicos. 

Sin embargo, a pesar de que dicha teoría se erige como novedad teórica, lo cierto 
es que en sus enunciados están contenidos viejos reclamos teóricos y filosóficos que 
la entrecruzan con otras vertientes de pensamiento que condenan el colonialismo y 
post colonialismo en América Latina. 

El presente trabajo aborda desde una perspectiva crítica el análisis de algunos 
presupuestos teóricos de la teoría decolonial, enfatizando posicionamientos de 
autores y enfatizando sobre todas las cosas, hasta qué punto logran una 
interconexión con las problemáticas esenciales del contexto latinoamericano. Lo 
anterior, es decir, la direccionalidad hacia la praxis, constituye un eje central dentro 
de este análisis, por el hecho de que el conocimiento de la realidad social solo es 
explicable y accesible desde el interior de una práctica social transformadora, lo 
cual, como asevera Aníbal Quijano, implica una opción epistemológica y ética1. 

En esta perspectiva es indispensable retomar las narrativas originales, acudir a la 
memoria histórica y precisar cuáles son las interconexiones y convergencias que 
aparecen en la lógica expositiva e histórica. 

 
1 Aníbal QUIJANO: “Colonialidad del poder y clasificación social”, en Aníbal QUIJANO, 
Cuestiones y horizontes: de la dependencia histórico-estructural a la colonialidad/ 
descolonialidad del poder, Buenos Aires, Flacso, 2014, pp. 382-390. 



LA TEORÍA DECOLONIAL: REPENSANDO LA DEMOCRACIA Y LAS POLÍTICAS PÚBLICAS DESDE EL 
GIRO EPISTÉMICO Y LA PARTICIPACIÓN PLURAL 

BROCAR, 49 (2025) 7-20  9 

2. Referentes históricos sobre el tema 

En el año 1998 tuvo lugar en Caracas, Venezuela, el encuentro de algunas figuras 
representativas del pensamiento latinoamericano para reflexionar sobre lo 
concerniente al enfoque de las herencias coloniales en América Latina, en un 
diálogo directo con la teoría del sistema-mundo de Wallerstein. Este diálogo retomó 
la noción de progreso del autor antes mencionado, como una nueva manera de 
entender el mundo y explicarlo, surgiendo de esta forma una visión que cuestionaba 
los paradigmas de las ciencias sociales existentes hasta entonces. 

En 1999 se organiza el Simposio Internacional “La restructuración de las Ciencias 
Sociales en los países andinos”, el cual sirvió de catalizador para la firma de un 
convenio de colaboración académica entre la Universidad Javeriana de Bogotá, la 
Universidad de Carolina del Norte, la Duke y la Universidad Andina Simón Bolívar 
de Quito, con el fin de organizar actividades y publicaciones en torno al tema de las 
geopolíticas del conocimiento y la colonialidad del poder. En el año 2000 vuelven 
a reunirse en Boston, los filósofos colombianos Santiago Castro y Oscar Guardiola, 
del instituto de Estudios Sociales y Culturales, comenzando a conformar el proyecto 
Modernidad/Colonialidad, el cual se nutrió desde sus inicios de jóvenes 
investigadores que abordaron estos temas en investigaciones y publicaciones. 

No obstante, ya desde 1970 tanto Mignolo como Dussel, venían planteando que 
el conocimiento es también un instrumento de colonización y que, por tanto, la 
decolonización implicaba también la decolonización del saber y del ser. La idea de 
que en la economía hay centros y periferias se trasladó al ámbito del conocimiento 
y de la Filosofía. Por su parte Aníbal Quijano, desde los inicios de la década del 80 
presenta el concepto de colonialidad, esbozando que “no debía traspasarse el poder 
del Estado, solo asaltar el conocimiento: si el conocimiento es un instrumento 
imperial de colonización, una de las tareas urgentes que tenemos es descolonizar el 
conocimiento”2. 

En este proyecto, la decolonización se convierte en la expresión común 
emparentada con el concepto de colonialidad, extendiéndose la colonialidad del 
poder, de lo económico y político a la colonización del conocimiento y a la 
colonización del ser (de género, sexo, subjetividad y conocimiento). Por tanto, como 
afirma Mignolo, la matriz de la colonialidad del poder presupone el control de la 
economía, de la autoridad, de la naturaleza y los recursos naturales, control del 
género y la sexualidad, de la subjetividad y también del conocimiento3. 

Existe una cuestión importante en la lógica discursiva de las figuras 
representativas de esta tendencia y es la delimitación de dos conceptos claves en su 

 
2 Ibid., p. 392. 
3 Walter MIGNOLO: “Colonialidade, o lado mais oscuro da Modernidade”, Revista brasileira 
de Ciencias Sociales, 32 (94) (2017), pp. 67-75. 



MARÍA LUZ MEJÍAS HERRERA 

10   BROCAR, 49 (2025) 7-20 

aparato categorial: colonialismo y colonialidad. El primero se refiere a etapas 
puntuales históricas: colonialismo hispánico en América, británico en la India, 
francés en Argelia, entre otros. La colonialidad por su parte, representa la lógica de 
control que conecta a todas esas instancias desde el siglo XVI hasta hoy.  

La máscara que cubre a la colonialidad es la modernidad, concepto que abrió un 
campo de reflexión, investigación y de reorientación epistémica. Básicamente abrió 
la opción decolonial a las variadas versiones del postmodernismo, 
postestructuralismo y poscolonialismo, reflejando las experiencias e historias 
coloniales y abriendo la discusión en torno a la necesidad de construir el 
conocimiento sobre la base de las exigencias y experiencias latinoamericanas. 

Una de las tesis más recurrentes de los expositores de estos enunciados 
decoloniales se dirige hacia la idea de la decolonialidad como operación epistémica, 
provocadora del desenganche del eurocentrismo4. Por otro lado, para Quijano, el 
eurocentrismo no es un lugar geográfico, sino una estructura histórica-
epistemológica, por tanto, decolonizar es desentenderse del aparato, principios y 
acumulación de sentidos del eurocentrismo5. 

En la visión teórica de estos autores, el concepto de colonialidad viene a fracturar 
el eurocentrismo, al afirmar la geopolítica del saber y salir de la camisa de fuerza 
según la cual, en las colonias y excolonias no se puede pensar bien si no se comienza 
por Aristóteles o Platón, y se siguen las pautas teóricas del pensamiento europeo. 
Pero, si bien es observable un intento de denuncia del enclaustramiento teórico que 
provoca el enganche con Occidente, resulta discutible la tesis central acerca de la 
búsqueda de nuevos paradigmas epistémicos desde Latinoamérica. Aquí es oportuno 
destacar que la retórica en relación con este tema no ha alcanzado su concreción 
práxica, pues se olvida inicialmente, que el pensamiento latinoamericano se ha 
producido históricamente interconectado con el pensamiento occidental, y que aún 
no se vislumbran esos paradigmas que permitirían construir un pensamiento 
genuinamente latinoamericano. 

En la teoría decolonial se pueden encontrar temas que se entrecruzan con 
problemáticas históricas desde el punto de vista filosófico, cultural, político. La idea 
de la descolonización irrumpió con la propia conquista, que generó todo un 
movimiento político, filosófico y cultural para lograr la independencia y soberanía 
con respecto a las metrópolis, y también estimular el desarrollo de un pensamiento 
propio, que colocara como centro de reflexión los problemas propios y exigencias 
contextuales. En este orden de cosas es pertinente destacar que lo decolonial ha 

 
4 Catherine WALSH: “Interculturalidad y colonialidad de poder: Un pensamiento y 
posicionamiento otro desde la diferencia colonial”, en Santiago CASTRO-GÓMEZ y Ramón 
GROSFOGUEL (eds.), El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica más allá 
del capitalismo global, Bogotá, Editorial Siglo del Hombre, 2007, pp. 280-340. 
5 Aníbal QUIJANO: “Colonialidad del poder y clasificación social”, p. 678. 



LA TEORÍA DECOLONIAL: REPENSANDO LA DEMOCRACIA Y LAS POLÍTICAS PÚBLICAS DESDE EL 
GIRO EPISTÉMICO Y LA PARTICIPACIÓN PLURAL 

BROCAR, 49 (2025) 7-20  11 

recorrido la historia latinoamericana desde la llegada de los conquistadores; no hubo 
sometimiento sino rebeldía y oposición rotunda al status colonizador impuesto. Esto 
indica que las filosofías y esquemas de pensamiento desarrollados históricamente en 
este continente, han llevado el sello de la liberación cultural, política, económica y 
también epistémica, pero no para oponerse a las influencias teóricas activas que se 
fueron recepcionando, sino para acomodarlas y enriquecerlas con las 
particularidades propias que fueron evidenciándose en los diferentes períodos. 

Por tal motivo, sin restar importancia al trabajo que vienen desarrollando los 
expositores e investigadores de la teoría decolonial, no constituyen novedades 
muchos de sus preceptos porque estos han recorrido espacios en la filosofía de la 
liberación, la teología de la liberación, las posturas antimperialistas desarrolladas 
con fuerza en el siglo XX, entre las esenciales. Igualmente, quedan con un escaso 
tratamiento y explicación temas como la des-occidentalización, sus objetivos y vías 
de realización, la relación interculturalidad-descolonización y desde el punto de 
vista político, la visión o relación que establece con la izquierda latinoamericana. 

En términos generales, el enfoque colonial parte de la idea de que la 
modernización en América Latina ha estado determinada por la cultura impuesta 
desde Europa a través de los procesos de colonización. Para Quijano, por citar un 
ejemplo, ¨la cara oculta de la modernidad es el dispositivo que produce y reproduce 
la diferencia colonial, pero también es el lugar epistémico de la enunciación en el 
que legitima el poder colonial, manifestado en el interés en imitar patrones 
europeos”6. Siguiendo esta lógica, la colonialidad del saber refiere la forma en que 
la lógica científica europea se adopta desde el siglo XVIII como la única pauta válida 
de producción de conocimientos, despreciando cualquier otro paradigma, sobre 
todo los generados en las colonias. En cierta medida, aún se perciben en este 
continente las dicotomías entre los saberes universales y los intentos de 
desenganches respecto a lo foráneo, dicho, en otros términos, los saberes que no se 
ajustan a los criterios universales de la epistemología, no clasifican como científicos. 

Desde la perspectiva de la decolonialidad, los retos que debe afrontar el 
pensamiento social latinoamericano están relacionados con el logro de la 
decolonización del conocimiento a través de lo que se denomina ¨el pensamiento 
fronterizo”, que se ubica en el plano de la subalternidad colonial en un terreno 
epistémico. Esto significa volcar la academia en pos de la producción de un 
conocimiento genuinamente latinoamericano, alejado de paradigmas europeos, que 
revitalice el conocimiento y las investigaciones en detrimento de lo foráneo para 
crear así un nuevo legado epistemológico, con un giro predominantemente 
academicista, que no logra, como se observa en nuestros días, una interconexión 
con lo social y lo contextual, enfilado a lograr el desenganche epistémico, pero sin 

 
6 Ibid., p. 579. 



MARÍA LUZ MEJÍAS HERRERA 

12   BROCAR, 49 (2025) 7-20 

mostrar con claridad cuál sería el nuevo legado y referente epistémico que 
construiría la teoría decolonial para América Latina. 

De este modo también son observables otros enunciados no menos importantes, 
que suscitan la problematización en torno a la idea que se expone respecto a la 
teoría decolonial. Así, mostrando otro ejemplo, sobresale lo aseverado por Mignolo, 
en cuanto postula que “es en el campo intelectual donde mayores posibilidades tiene 
este continente para producir cambios, antes de los que puedan producirse en el 
campo económico7. Si adoptamos la idea de que todo pensamiento es un reflejo de 
la realidad, la idea expuesta anteriormente conduce a la interrogante acerca de cómo 
podrá asumir América Latina cambios en la esfera intelectual, si no realiza cambios 
estructurales, porque, como ha sido demostrado históricamente, la causa 
fundamental de la dependencia como fenómeno económico, político, cultural ha 
sido la deformación estructural de nuestras economías, de nuestras sociedades. Por 
ello, resulta contradictorio pensar en un avance intelectual que no incluya un 
cambio en el statu quo latinoamericano, porque la descolonización, vista como la 
superación del colonialismo y las formas de opresión constituye la premisa esencial 
para la decolonización intelectual. Quizás esta lógica explique claramente en la 
contemporaneidad, por qué no fructifican muchos de estos pronunciamientos. 

La cuestión acerca de lo decolonial busca trascendencia respecto a la 
colonialidad porque, en términos más generales, la colonialidad se refiere a un 
patrón de poder que opera a través de la naturaleza de jerarquías territoriales, 
raciales, culturales, epistémicas, posibilitando la reproducción de relaciones de 
dominación que conllevan a la subalternización de los conocimientos y formas de 
vida. Resulta entonces oportuno situar las aristas de un problema o contradicción 
que se infiere como consecuencia de las posibles ambigüedades proclamadas en la 
teoría decolonial y que aún precisan de análisis más profundos. Las aristas del 
problema estarían formuladas en estas interrogantes: 

- ¿Producir un conocimiento que reproduzca la realidad? 

- ¿O caer en el reduccionismo de lo auténticamente latinoamericano? 

- ¿O colocar la producción del conocimiento entre los intersticios de ambas 
perspectivas? 

 

Queda por explicar entonces cómo la ciencia social contemporánea podría 
incorporar el conocimiento subalterno a los procesos de producción del 
conocimiento. Mientras esto no ocurra, no podrá existir decolonización del 
conocimiento ni utopía más allá del enfoque occidental. Siguiendo los enunciados 
de Nelson Maldonado, el giro decolonial es preciso no solo en las ciencias sociales, 

 
7 Walter MIGNOLO: “Colonialidade, o lado mais oscuro da Modernidade”, p. 246. 



LA TEORÍA DECOLONIAL: REPENSANDO LA DEMOCRACIA Y LAS POLÍTICAS PÚBLICAS DESDE EL 
GIRO EPISTÉMICO Y LA PARTICIPACIÓN PLURAL 

BROCAR, 49 (2025) 7-20  13 

sino también en otras instituciones modernas como el derecho, la universidad, el 
arte, la política y la intelectualidad8.  

La teoría decolonial como muchas otras vertientes latinoamericanas necesita 
encauzarse en función de responder a los problemas históricos de las realidades 
sociales latinoamericanas. Esta sería una función práxica que permitiría colocarla en 
el rango de pensamiento crítico. Entonces, cabría preguntarse en estos términos 
¿hasta qué punto la teoría decolonial se erige como pensamiento crítico? 

Estas disquisiciones obligan a revisar los marcos teóricos eurocéntricos en 
diferentes procesos constitutivos, y a la vez, reconocer que existe una ausencia de 
actitudes generadoras de movimientos sociales de cambio social, al no comulgar 
con la izquierda latinoamericana en algunas ocasiones. Lo anterior resulta de gran 
validez en la interpretación y comprensión de estas problemáticas porque en el 
sentido económico y político, la colonialidad es el reflejo de la dominación del 
sector extractivo productivo, comercial y financiero de los Estados y sectores de los 
países pobres por parte de los industrializados, cuestión que conduce a la 
marginalidad, a las injusticias sociales, a la subalternidad y a la acentuación de la 
deformación estructural a escala social. 

La teoría decolonial, perspectivamente debe incentivar una postura crítica a partir 
del reconocimiento de las carencias y problemas más acuciantes de las realidades 
latinoamericanas. Para ello, el análisis filosófico de la colonialidad del pensamiento, 
de la academicidad del saber, no es suficiente si no se plantea la cuestión del poder, 
que incluye sobre todas las cosas, análisis de las deformaciones estructurales de las 
sociedades y la necesidad de rebasarlas. En otros términos, proclamar 
reivindicaciones sociales que vinculen la teoría con la praxis social, al tiempo que 
se concedan espacios interactivos con el pensamiento político de la izquierda en 
una visión de retroalimentación y perspectiva dialéctica. 

En esa visión dialéctica, la decolonialidad debe integrar y reformular aquellas 
categorías esenciales dentro de la filosofía latinoamericana que permiten reactivar 
el sentido de la praxis, de totalidad y de sujeto histórico. El sujeto es el actor del 
cambio social, el cual, una vez conscientizado sobre su estado alienante, como el 
oprimido y explotado social, debe ejecutar la liberación y convertirse en 
protagonista del cambio social. En virtud de la importancia que posee el término 
sujeto latinoamericano, visto como sujeto del cambio, de la acción transformadora, 
Yamandú Acosta puntualiza: 

La cuestión del sujeto, lejos de ser un tema entre otros temas de interés 
en el marco de esta sensibilidad y tradición filosófica que se autoidentifica 

 
8 Nelson MALDONADO-TORRES: “Transdisciplinariedad y decolonialidad”, Quaderna, 3 
(2015), pp. 86-90. 



MARÍA LUZ MEJÍAS HERRERA 

14   BROCAR, 49 (2025) 7-20 

como “filosofía latinoamericana”, puede decirse que es una cuestión que 
afecta centralmente, a tal punto, que puede sustentarse que la filosofía 
latinoamericana es fundamentalmente un saber normativo que se ejerce 
como autorreconocimiento y autoafirmación de un sujeto a saber, el sujeto 
latinoamericano9. 

De igual forma, no existe en el contexto de los presupuestos teóricos la 
exposición de las causas de fondo que originan y provocan las desigualdades 
sociales y hacen persistir la colonialidad. Mientras que los elementos económicos, 
sociales, psíquicos, los esquemas mentales queden enraizados en esquemas 
coloniales, la anhelada decolonización se mantiene en abstracto al no interactuar 
con las relaciones de poder. Para convertirse en una teoría realmente crítica, la teoría 
decolonial debe ampliar sus espacios teóricos en función de explicar las 
contradicciones del mundo capitalista. 

Como teoría no monolítica, donde convergen diferentes posicionamientos 
teóricos, debe tenerse en consideración que existen herencias decoloniales como 
críticas a la modernidad, desde los tiempos en que el fraile Bartolomé de las Casas 
denunció las formas inhumanas de establecimiento del poder colonial. 

3. La perspectiva histórica y el sentido práxico 

Para irrumpir en la praxis social no basta con asumir descripciones de los hechos 
acaecidos, sino que se precisa el acercamiento y el reflejo de la realidad, la 
aproximación al sujeto. Una perspectiva crítica de la teoría decolonial tendría que 
construir una nueva mirada hacia los sujetos como actores sociales. No puede existir 
dicotomía entre el pensador y el sujeto, esa comprensión debe estar garantizada 
como proximidad vivencial que representa sobre todo el objetivo de la 
emancipación y la liberación. Intentar la superación del pensamiento eurocéntrico 
presupone la construcción de herramientas teóricas conceptuales que ayuden a 
replantear problemas esenciales del escenario latinoamericano y a su vez, 
contribuyan a la ansiada liberación del ser latinoamericano. En los tiempos actuales, 
hablar de decolonialidad intelectual en nuestro continente implica necesariamente 
una aproximación a la praxis política y a sus exigencias de cambio. 

Para ellos, una de las cuestiones que hay que incentivar es el diálogo con la 
tradición indígena y afrodescendiente porque en ocasiones, la crítica al 
eurocentrismo se produce obviando esta praxis y las tradiciones históricas y 
culturales. En este sentido son válidas las aseveraciones realizadas por la 
investigadora maya Aura Comes, Dra. En Antropología Social por el CIESAS de 

 
9 Yamandú ACOSTA: Sujeto y democratización en el contexto de la globalización. 
Perspectivas críticas desde América Latina, Montevideo, Editorial Nordan-Comunidad, 2005, 
p. 46. 



LA TEORÍA DECOLONIAL: REPENSANDO LA DEMOCRACIA Y LAS POLÍTICAS PÚBLICAS DESDE EL 
GIRO EPISTÉMICO Y LA PARTICIPACIÓN PLURAL 

BROCAR, 49 (2025) 7-20  15 

México y autora de varios trabajos sobre el pensamiento anticolonial indígena. En 
este sentido apunta: 

Lo más peligroso de la teoría postcolonial blanca occidental, que puede 
ser decolonial, descolonial, anticolonial, es cuando no se reconocen las 
luchas indígenas y negras y piensan que ellos han descubierto que lo 
colonial es un problema actual, es decir, no interrumpido. Desde la llegada 
de Colón y pedro de Alvarado se comenzaron a articular las luchas 
anticoloniales. El problema de la racialidad del conocimiento no comienza 
con el giro decolonial, nunca dejamos en Guatemala de hablar del 
problema colonial, el problema no comienza cuando el giro decolonial lo 
ilustró10. 

En la teoría decolonial se encuentran enunciados que permiten realizar 
problematizaciones que invitan a pensar las realidades contextuales para no inferir 
lecturas apologéticas al respecto. Por tanto, las lecturas que de ella se realicen exigen 
una perspectiva crítica y enriquecedora que posibiliten generar aportaciones. Urge 
entonces como un gran desafío justipreciar la teoría decolonial desde una praxis 
histórica y social latinoamericana porque así no queda atrapada en el espectro de 
los discursos académicos y políticos según los cuales el continente vive actualmente 
una etapa decolonizada después de haber rebasado estructuras socioeconómicas 
coloniales, a la vez que la postmodernidad ha permitido construir un mundo 
desvinculado de la colonialidad. 

En relación con ello, Quijano deja planteado un precepto importante: las 
relaciones entre los países occidentales y no occidentales estuvo siempre 
caracterizada por el poder colonial, con la división internacional del trabajo y con 
los productos de la acumulación capitalista11. Por ello, muchos de los 
planteamientos que hoy se encuentran en la teoría decolonial han sido esbozados y 
tienen claros antecedentes en varios movimientos en Latinoamérica. El giro 
epistemológico y decolonial que se proclama encuentra algunas convergencias con 
líneas centrales que han prevalecido en movimientos sociales importantes y en el 
propio movimiento antimperialista suscitado en Latinoamérica. Como bien refiere 
Fornet-Betancourt: “existen líneas centrales que constituyen el telón de fondo para 
ilustrar esas conexiones, la crítica del eurocentrismo y especialmente de la 
construcción eurocéntrica de una “historia universal”, la crítica de la herencia 
colonial en los ámbitos cultural y científico, y la consiguiente denuncia de la 

 
10 Aura CUMES y Bastos SANTIAGO: Mayanización y vida cotidiana. La ideología multicultural 
en la sociedad guatemalteca (vol. 1), Guatemala, Flacso Cirma Cholsarnj, 2007, p. 67. 
11 Aníbal QUIJANO: “Colonialidad del poder y clasificación social”, p. 245. 



MARÍA LUZ MEJÍAS HERRERA 

16   BROCAR, 49 (2025) 7-20 

dominación epistemológica y las relaciones entre poder y saber y el compromiso 
con la tarea de lograr una segunda descolonización”12. 

Movimientos como el antimperialismo latinoamericano, han anticipado y 
preparado el camino para que puedan encontrarse hoy día en la teoría decolonial 
aspectos teóricos como el descentramiento de la concepción eurocéntrica de la 
historia de la humanidad, la reivindicación de la autonomía intelectual y espiritual, 
con el reclamo de un equilibrio epistemológico entendido como la 
complementación necesaria del equilibrio político que debe lograrse con la 
liberación de los pueblos del mundo. 

En este sentido, siguiendo la lógica de Fornet-Betancourt y los justos reclamos 
que emergen de la realidad latinoamericana, puede considerarse que América Latina 
está precisando de un pronunciamiento que contenga la praxis en la formación del 
conocimiento; se necesita un conocimiento transformador como urgencia y desafío, 
“las realidades históricas son productos prácticos”13 y, en consecuencia, el 
conocimiento debe ser un instrumento de lucha en la medida que contenga un 
contenido social. Por consiguiente, es este tipo de conocimiento transformador y no 
abstracto el que permite tomar partido frente a las urgencias críticas que se perfilan 
en la sociedad. 

Sin ánimos de reiteraciones de ideas ya expuestas con anterioridad, puede 
plantearse que la teoría decolonial debe resolver un problema enunciado, pero no 
desarrollado suficientemente, relacionado con el tipo de epistemología que debe 
producirse en América Latina. En este sentido podría interrogarse ¿qué tipo de 
conocimiento producir? ¿El problema es repetir o reproducir la visión universalista y 
eurocéntrica o, por el contrario, negarla rotundamente y construir nuevos 
conocimientos con nuevos patrones? 

Igualmente es importante diferenciar términos utilizados como epistemologías 
del sur, epistemología, y otros. Sin embargo, hallando reparos al propio concepto de 
epistemología, hay que decir que contiene en sí mismo un elemento colonizador, 
cuestión que es poco tratada, o casi nula en el discurso decolonial. 

Habría que dilucidar entonces, en el marco de las conceptualizaciones de la 
teoría decolonial, cómo queda enfocada la relación entre la ciencia y la sabiduría, 
porque como es bien sabido, en el complejo camino de la construcción del 
conocimiento, el ritmo acelerado del progreso científico va conformando un 
producto que se coloca a tono con este ritmo, para servir y ponerse en función del 
desarrollo tecnológico.  

 
12 Raúl FORNET-BETANCOURT: Elementos para una crítica intercultural de la ciencia, 
Aachen, Wissenschaftsverlag Mainz, 2017 p. 109. 
13 Ibid., p. 80. 



LA TEORÍA DECOLONIAL: REPENSANDO LA DEMOCRACIA Y LAS POLÍTICAS PÚBLICAS DESDE EL 
GIRO EPISTÉMICO Y LA PARTICIPACIÓN PLURAL 

BROCAR, 49 (2025) 7-20  17 

De esta forma faltaría entonces explicar si el giro epistemológico en 
Latinoamérica buscaría de forma incesante conformar un conocimiento al margen 
de la sabiduría, es decir, de lo culturalmente establecido, de la interconexión con lo 
social, con la ética, con el sujeto, o, por el contrario, seguiría los pasos de Occidente 
al proclamar la epistemología solo desde el ángulo de las exigencias científico-
tecnológicas. 

Por estas razones es justo problematizar y exigir nuevas y actualizadas 
valoraciones a la teoría decolonial para potenciar su interconexión con la praxis 
social, cultural, filosófica y científica, latinoamericana. 

 

4. Epistemologías decoloniales y democracia 

Aníbal Quijano define la colonialidad como un patrón mundial de dominación 
dentro del modelo capitalista, fundado en una clasificación racial y étnica de la 
población del planeta que opera en diferentes ámbitos. Según el autor, la 
colonialidad es una estructura de dominación y explotación iniciada con el 
colonialismo, pero que se extiende hasta hoy como su secuela. Quijano se centra en 
varios aspectos fundamentales para explicar las consecuencias de esta estructura de 
dominación: la racialización de ciertos grupos (africanos e indígenas) que dio lugar 
a clasificaciones sociales entre superiores-dominantes-europeos e inferiores-
dominados-no europeos; la naturalización del control eurocentrado de territorios y 
de sus recursos, dando lugar a una colonialidad de articulación política y geográfica; 
una relación colonial con base en el capital-trabajo que da lugar a clases sociales 
diferenciadas, racializadas y distribuidas por el planeta. 

Al hablar entonces de epistemologías decoloniales se enfatiza en la construcción 
de formas alternativas de construcción del conocimiento. En su sentido más amplio, 
epistemología refiere a la naturaleza, características y alcances del conocimiento. 
Como, puede observarse, el concepto se emplea en plural, epistemologías, y no en 
singular debido a la existencia en América Latina de tantos conocimientos como 
filosofías y cosmovisiones existen, por ello se habla de epistemologías decoloniales, 
o de formas de entender el conocimiento que buscan desmontar el discurso 
universalizador del desarrollo, montado en la tríada democracia-liberalismo-
capitalismo. 

Las epistemologías del sur son epistemologías políticas con una clara intención 
antihegemónica14, en cuanto esta categoría teórica y política busca la reivindicación 
de los saberes populares ancestrales de grupos sociales históricamente marginados 

 
14 Andrés Francisco OLIVAR: “Políticas públicas, enfoque referencial y epistemologías 
decoloniales: una vuelta de tuerca en la reivindicación de derechos de grupos minoritarios”, 
Centro Sur. Social Science Journal, 3 (1) (2019), p. 56. 



MARÍA LUZ MEJÍAS HERRERA 

18   BROCAR, 49 (2025) 7-20 

por la hegemonía, como los indígenas, negritudes, mujeres, comunidad LGBTI, entre 
otros tipos de nuevas ciudadanías. Este concepto de ciudadanía, se resignifica a 
partir de las epistemologías del sur, en tanto desborda la clásica tripartición 
propuesta por Thomas Marshall (ciudadanía jurídica, ciudadanía política y 
ciudadanía social) para pasar a una ciudadanía diferenciada y multicultural, en la 
que lo múltiple y diverso se convierte en eje trasversal de un modelo de desarrollo 
que apuesta a construir una democracia participativa(ruptura con la democracia 
representativa liberal) y a visibilizar el conocimiento de quienes han sufrido las 
imposiciones hegemónicas15. Por ejemplo, la resistencia a la minería a cielo abierto 
y, en general, a la economía extractivista, como muestras de la resistencia de grupos 
sociales en diferentes partes del continente que se oponen a una mirada meramente 
desarrollista, capitalista, neocolonial y explotadora. 

Pasar de la democracia representativa a la democracia participativa y 
comunitaria, y de la razón instrumental a la razón dialogante, son los desafíos 
contemporáneos para humanizar el desarrollo y cambiar sus estereotipos. 

Las epistemologías decoloniales no serán efectivas solo como intentos y 
propuestas académicas, sino como alternativas que contengan estrategias de 
políticas públicas eficaces para dotar de legitimidad a los sistemas políticos 
democráticos de América Latina. A pesar de ello, el giro decolonial ha tenido la 
virtud de poner en el centro de debate académico las tensiones de la modernidad y 
el capitalismo, en particular los aspectos asociados a la producción de grupos 
poblacionales a partir de la jerarquización racial, de género, sin descartar otras 
clasificaciones como las de clase. Su impronta novedosa no necesariamente reside 
en el rechazo a la modernidad eurocéntrica, sino en la revitalización del debate en 
torno a la emancipación y la política, el capitalismo y los proyectos globalizadores. 

En este sentido, frente a los análisis cada vez más fragmentarios de los procesos 
tanto de estructuración socioeconómica como los análisis políticos y las estrategias 
de cambio, resulta de interés recuperar una explicación y una propuesta global de 
emancipación. 

 

5. Consideraciones finales 

La teoría decolonial constituye la expresión teórica de un grupo de 
reivindicaciones históricas que han estado presentes en el decursar de las ideas 
latinoamericanas. La idea de la desoccidentalización estuvo presente como 
propuesta política de liberación e independencia durante los siglos que abarcó el 
colonialismo en sus manifestaciones hispánicas, portuguesas, francesas e inglés. 

 
15 Ibid., p. 68. 



LA TEORÍA DECOLONIAL: REPENSANDO LA DEMOCRACIA Y LAS POLÍTICAS PÚBLICAS DESDE EL 
GIRO EPISTÉMICO Y LA PARTICIPACIÓN PLURAL 

BROCAR, 49 (2025) 7-20  19 

Una vez superado el colonialismo, quedó arraigada en las sociedades 
latinoamericanas la llamada colonialidad del poder y del ser, fenómeno que 
potenció el eurocentrismo en las esferas de la producción espiritual de las 
sociedades. Por tanto, las cuestiones que vienen siendo proclamadas por la teoría 
decolonial, encuentran una interconexión con las tradiciones y demandas 
filosóficas, políticas y culturales, y por tanto, por amplios movimientos 
anticolonialistas y antimperialistas desarrollados en el continente. 

Faltan por desarrollo teórico elementos que en el contexto decolonial actual 
podrían ayudar a potenciar y esclarecer la direccionalidad de esta teoría en torno a 
lo que denominan el desenganche con occidente, el giro epistémico, entre otras. De 
igual forma, la cuestión referida al poder, la crítica al estado de cosas existentes, 
incluida las denuncias a la desigualdad social y sus causas, la opción por esclarecer 
el problema de la liberación, entre las esenciales, continúan siendo exigencias y 
desafíos para enriquecer esta perspectiva, que necesita irrumpir en la praxis social 
con sus discursos y posicionamientos. 

La proclamación de las epistemologías del sur como forma de lograr la viabilidad 
de la democracia requiere de un mayor compromiso con la praxis política y social 
latinoamericana, que potencie la articulación de un conocimiento social que sirva 
para el logro de la transformación social. La propia idea de democracia resulta 
insuficiente si no es considerada la colonialidad, pero, a su vez, los teóricos 
decoloniales deben enriquecer sus propuestas con los estudios sobre la democracia, 
porque los modelos hegemónicos contemporáneos de democracia resultan 
insuficientes y poco compatibles con la diferenciación social y cultural de nuestras 
sociedades. 

En este sentido, los postulados de las epistemologías decoloniales hoy día deben 
direccionar su crítica con formulaciones concretas acerca de los procesos políticos 
de la región y el papel que juegan los sujetos sociales; en otros términos, debe 
examinarse con mayor ímpetu no solo el planteo político sino también la 
participación política de estos teóricos en este proceso. 

Bibliografía 

ACOSTA, Yamandú: Sujeto y democratización en el contexto de la globalización. 
Perspectivas críticas desde América Latina, Montevideo, Editorial Nordan-
Comunidad, 2005. 

CUMES, Aura y SANTIAGO, Bastos: Mayanización y vida cotidiana. La ideología 
multicultural en la sociedad guatemalteca (vol. 1), Guatemala, Flacso Cirma 
Cholsarnj, 2007. 

FORNET-BETANCOURT, Raúl: Elementos para una crítica intercultural de la ciencia, 
Aachen, Wissenschaftsuerlag Mainz, 2017. 



MARÍA LUZ MEJÍAS HERRERA 

20   BROCAR, 49 (2025) 7-20 

MALDONADO-TORRES, Nelson: “Transdisciplinariedad y decolonialidad”, 
Quaderna, 3 (2015), http://quaderna.org/?p=418 

MIGNOLO, Walter: “Colonialidade, o lado mais oscuro da Modernidade”, Revista 
brasileira de Ciencias Sociales, vol. 32, n. 94 (2017), pp. 1-18 
https://doi.org/10.17666/329402/2017 

QUIJANO, Aníbal: “Colonialidad del poder y clasificación social”, en Aníbal 
QUIJANO, Cuestiones y horizontes: de la dependencia histórico-estructural a la 
colonialidad/descolonialidad del poder, Buenos Aires, Flacso, 2014. 

OLIVAR, Andrés Francisco: “Políticas públicas, enfoque referencial y epistemologias 
decoloniales: una vuelta de tuerca em la reivindicación de derechos de grupos 
minoritários”, Centro Sur. Social Science Journal, vol. 3, núm,1, 2019, pp. 20-32. 

WALSH, Catherine: “Interculturalidad y colonialidad de poder: Un pensamiento y 
posicionamiento otro desde la diferencia colonial”, en Santiago CASTRO-
GÓMEZ y Ramón GROSFOGUEL (eds.), El giro decolonial. Reflexiones para una 
diversidad epistémica más allá del capitalismo global, Bogotá, Editorial Siglo del 
Hombre, 2007. 

 

http://quaderna.org/?p=418
https://doi.org/10.17666/329402/2017

